
A Tolerância 

 

Que é a tolerância? 

É o apanágio da humanidade. Estamos todos empedernidos de debilidades e erros; 

perdoemo-nos reciprocamente nossas tolices, é a primeira lei da natureza. 

VOLTAIRE 

1. CONSIDERAÇÕES PRÉVIAS 

 

O presente texto discorre sem pretensões, algumas reflexões acerca da importância 

inexcedível contida na virtude da tolerância no processo de aceitação e compreensão 

das diferenças. 

É certo que ela traduz o antídoto necessário contra todas as ações e posturas eivadas 

de intransigências e obliteradoras da livre manifestação do pensamento. Neste 

contexto a Maç:. se mostra como intransigente defensora e cultora dos sábios 

princípios desta importante virtude de tão difícil exercício, considerando ser a 

natureza humana suscetível ao poder avassalador do hiperdimensionament o do ego 

e do ranço dogmático de presumidas verdades. A observação à tolerância constitui, 

pois, exigência fundamental para a prática maçônica. 

 

2. TOLERÂNCIA. ETIMOLOGIA E CONCEITO 

Inicialmente é oportuno tecer genericamente alguns dados sobre a origem do 

significado da palavra tolerância. Conforme preleciona o filósofo Diogo Pires Aurélio 

em sua obra "Um Fio de Nada – Ensaio sobre a Tolerância", há uma ambivalência no 

conceito de tolerância a partir da etimologia da palavra. Assim, a palavra tolerare 

significa, em princípio, sofrer, suportar pacientemente. Mas também tem o sentido 

de sustentar, no sentido de alimentar alguém. De uma forma mais explícita o radical 

tol, comum a tolerare e a tollere, denota a ação de erguer, elevar. Afirma Claude 

Sahel (A Tolerância, p. 12) que a palavra tolerância se vincula à raiz indo-européia 

tol, tel, tla, de que derivaram tollere e tolerare. Tollere significa levantar, às vezes, 

destruir; tolerare significa levar, suportar, às vezes, combater. Assim, a idéia de 

guerra e de esforço subjazem à noção de tolerância... O dicionário de Cândido de 

Figueiredo (1899) registra a versão tradicional de "indulgência" e de "consentir 

tacitamente" , acrescentando inclusive como inovação a palavra "tolerantismo" , 

para significar a tolerância por parte do Estado a todas as manifestações religiosas. 

Na definição do mestre Laudelino Freire, em seu Dicionário da Língua Portuguesa 



(1939), além do sentido de condescendência e indulgência, há a referente a "boa 

disposição dos que ouvem com paciência opiniões opostas às suas". 

É de se observar que a identificação da tolerância com a noção de liberdade religiosa 

e pensamento, passou a prevalecer a partir de determinado momento nos diversos 

léxicos. No dicionário do Aurélio (1983) é definida como "tendência a admitir modos 

de pensar, de agir e de sentir que diferem dos de um indivíduo ou de grupos 

determinados, políticos ou religiosos". Contudo, o que de mais relevante se destaca 

é a definição de caráter científico para a compreensão contemporânea do conceito 

de tolerância ao acrescentar ser a "diferença máxima admitido entre um valor 

especificado e o obtido; margem especificada como admissível para o erro em uma 

medida ou para discrepância em relação a um padrão". Entende-se pois que a 

existência de um padrão suscita condições para a existência da margem de 

tolerância, bem como do intolerável. 

Historicamente vários foram os significados dados à palavra tolerância, que teve seu 

sentido identificado com a caridade, a igualdade e afirmação da liberdade de crenças 

e de costumes do outro. O conceito que se afirma como o mais preponderante está 

relacionado a uma certa predisposição adquirida para acolher o diferente. Este ato 

implica necessariamente na manifestação por uma simples receptividade e eventual 

intenção para o diálogo. Vale destacar a especificidade da tolerância como virtude e 

como ideal da vida em comum. 

 

3. ATOLERÂNCIA COMO VIRTUDE ESSENCIAL DA ATITUDE MAÇÔNICA 

Voltaire define no Dicionário Filosófico o termo Tolerância da seguinte forma: "É o 

apanágio da humanidade. Nós somos feitos de fraquezas e erros; a primeira lei da 

natureza é perdoarmo-nos reciprocamente as nossas loucuras" (p. 289). A tolerância 

de que fala o filósofo francês visa a supressão da violência, tendo sido instaurada 

como lei prévia ao contrato, razão pela qual se considera um "apanágio da 

humanidade". Não se trata apenas de uma estratégia em ordem à pacificação; trata-

se de um elemento constitutivo da verdadeira natureza humana, a qual se entende 

agora como uma estrutura de valores universais e trans-históricos cujo cerne reside 

na liberdade. Negar a alguém o direito de pensar livremente e de agir em 

conformidade com os seus próprios critérios seria, a partir desta perspectiva, 

recusar-lhe a autenticidade de sua natureza e a integração no seio da humanidade a 

que, como pessoa livre, tem direito. 

O sentido de humanidade, igualdade de oportunidades e livre pensar subjazem na 

idéia de tolerância. Sábias são as palavras de Voltaire ao afirmar em sua obra 

"Tratado sobre a Tolerância": "Não é preciso uma grande arte, uma eloqüência 

menos rebuscada, para provar que os cristãos devem tolerar-se uns aos outros. Vou 



mais longe: afirmo que é preciso considerar todos os homens como nossos irmãos. O 

quê? O turco, meu irmão? O chinês? O judeu? O siamês? Sim, certamente; 

porventura não somos filhos do mesmo Pai, criaturas do mesmo Deus?" (Tratado, p. 

125). Na atualidade a palavra tolerante impõe-se na linguagem corrente e na 

filosofia, para designar a virtude que se opõe ao fanatismo, ao sectarismo, ao 

autoritarismo, em suma... à intolerância. 

No plano maçônico temos que a meta para combater e eliminar a mãe de todos os 

vícios, tem como premissa o culto aos sábios princípios da Tolerância, do Amor 

Fraternal e do Respeito a si mesmo. A Tolerância constitui uma das mais importantes 

virtudes para a Maç:. , pois possibilita a convivência dentro das LLoj:. e de IIrm:. de 

todas as tendências de pensamento e credos, fazendo com que se acate com 

suficiente humildade as diferenças e desníveis inerentes ao padrão de individuação 

de que somos possuidores. Desta forma faz-se necessário compreender a virtude da 

tolerância como imperativo essencial ao pleno exercício da atividade maçônica, por 

ser esse o caminho factível para suplantar os óbices e alcançar em sua dimensão 

plena a solidariedade e o espírito fraterno. A negação a atitudes intolerantes conduz 

necessariamente ao reconhecimento e à compreensão dos valores espirituais 

alheios, divergentes e até adversos. 

Devemos observar que a Maç:. entende a existência nas tensões e contrariedades 

que permeiam o cotidiano da vida humana. Conseqüentemente pelo respeito à vida 

e ao G:. A:. D:. U:. é mister não medir esforços objetivando sobrepor de forma 

eficiente e harmoniosa essas contraposições. Com isso combateremos a atitude 

intolerante, fator originador do processo de desagregação em Loj:.. Por sermos 

humanos, e sendo a natureza humana contraditória e imperfeita, por vezes podemos 

ser tomados de comportamentos egoístas ou sermos atraídos pela chama da 

fogueira das vaidades. Ao Maçom, por ser Maçom, é dever por princípio estar atento 

e combater com veemência estas distorções da personalidade com constância e 

serenidade. 

Contudo, convém esclarecer que a tolerância não implica em compactuar ou transigir 

com o erro; não é permitir a violação do direito ou ruptura da ordem jurídica ou 

mesmo atitudes de conspurcação moral. Se tal acontecesse ficaria evidenciado uma 

clara conduta de conivência inaceitável e transgressora dos princípios maçônicos 

estabelecidos. Enfatiza Nicola Aslan que a tolerância indiscriminada implica em 

complacência covarde. Questiona então: "Como se pode admitir um representante 

da lei tolerante com os transgressores da lei? Como se pode admitir um deus 

tolerante com a injustiça, a imoralidade, a perversidade? Confundir a indulgência 

relativamente a pequenos defeitos, a condescendência para com algumas 

imperfeições, a benevolência para com certas faltas, com a compactuação ou 



cumplicidade com os crimes praticados, é levar a Tolerância longe demais. Tolerância 

é benevolente, mas não covarde". (p. 1.147). 

O verdadeiro Maçom deve combater com firmeza atos ou crenças que possam 

conduzir a humanidade ao abismo da barbárie, do fanatismo fundamentalista e/ou 

totalitarismos destruidores dos mais expressivos e preciosos valores universais 

inerentes às garantias e direitos fundamentais do homem e do Estado de Direito. 

Vale acrescentar que o critério do que seja justo, é inerente à idéia de Tolerância, se 

excogitarmos que essa virtude possui algo de comiseração, por não se deixar 

conduzir por juízos precipitados. Didáticas são as palavras de um brilhante sociólogo 

ao colocar que um dos problemas mais difíceis de se solucionar diz respeito ao 

"dogmatismo, a presunção de quem acha que tem o monopólio da moral, ou a falta 

de generosidade daquele que é intelectualmente superior e disso se aproveita para 

acachapar o outro". Está implícita na tolerância a possibilidade de poder redirecionar 

os faltosos ou culpados a não incorrerem no mesmo erro, haja vista terem os que a 

possuem o sentido de clemência e da paciência capazes de demover os possuidores 

da soberba e da iniqüidade. Como bem assevera Ferdnand Roussel "a Tolerância que 

devemos aos nossos semelhantes não é uma condescendência, mas dilação 

indulgentemente concedida àqueles que não pensam como nós, para que se 

corrijam. É um dever estrito e uma necessidade. A Tolerância está mal designada, é 

simpatia que é preciso dizer; é abertura dos olhos da consciência; é reconhecimento 

do valor que pertence à pessoa do outro, precisamente naquilo que ela difere da 

nossa; é finalmente comunhão das consciências no esforço para realizar um ideal 

que ultrapassa o poder de um só e que reclama o maior número possível de 

obreiros". 

Conclusivamente podemos deixar claro que a tolerância constitui uma dádiva 

preciosa e frágil, que deve ser cultuada para que se solidifique a noção de 

Fraternidade entre nós. Para isso devemos tomar como verdadeira tolerância a que 

tem por significado, conforme Aslan: "Sinceridade no pensamento. Compreensão no 

estudo dos fatos. Generosidade no cumprimento da ação. Jamais, porém 

cegamente" (Comentários, p. 280). Ou como perspicazmente coloca André Comte-

Sponville: "a simplicidade é a virtude dos sábios e a sabedoria, dos santos, assim a 

tolerância é sabedoria e virtude para aqueles que – todos nós – não são nem uma 

coisa nem outra. Pequena virtude, mas necessária. Pequena sabedoria, mas 

acessível" (Pequeno Tratado, p. 189). Inegavelmente é na relação de compromisso 

solidário, fraterno e desinteressado exercida na vivência de cada dia que iremos 

demonstrar se assimilamos e colocamos em prática tão precioso fundamento da 

ARTE REAL. 

 

4. BIBLIOGRAFIA 



1. AURÉLIO, Diogo Pires. Um Fio de Nada – Ensaio sobre a Tolerância. Lisboa: Futura, 

1995. 

2. ASLAN, Nicola. Grande Dicionário Enciclopédico de Maçonaria e Simbologia. 

Londrina: "A TROLHA", 1997, v. IV. 

3. CASTELLANI, José. Dicionário Etimológico Maçônico. Londrina: "A TROLHA", 1996, 

v. IV. 

4. CAMINO, Rizzardo Da. Reflexões do Grau de Aprendiz, Londrina: "A TROLHA", 

1992. 

5. COMTE-SPONVILLE, André. Pequeno Tratado das Grandes Virtudes, São Paulo: 

Martins Fontes, 1996. 

6. COSTA, Dario Aparecido da. A Espiritualidade no Grau de Aprendiz, in Cadernos de 

Pesquisas Maçônicas, Londrina: "A TROLHA", 1989, p. 79. 

7. MARQUES, Antônio H. de Oliveira. Dicionário de Maçonaria Portuguesa, Lisboa: 

Delta, 1986. 

8. SAHEL, Claude. A Tolerância – Por um humanismo herético. Porto Alegre: L&PM, 

1993. 

9. SANTOS, Luis Umbert. Por que soy mason? Mexico, D.F., Ed. Pax-Mexico, 1987. 

10. VOLTAIRE. Tratado sobre a Tolerância, São Paulo: Martins Fontes, 1993. 

11. _________. Dicionário Filosófico, São Paulo: Atena Editora, 1943. 

Irm:. Sérgio Viana da Silva 

Or:. de São Paulo – SP 


