
o Templo Maçônico
lr.', Armando Righetto
(ARLS:. Deus, Universo e vlrtude- Passos - MG)

Ns'maçons especulativos, ao
construirmos os nossos Templos
devemos emprestar-lhes o mesmo

significado simbólico que acompanha
os Templos de todas as Religiões e, até
mesmo, de todas as Iniciações, desde a
pré-história. Como nossos Templos,
todas as Igrejas Cristãs e todas as
Mesquitas Muçulmanas são orientadas
do Oriente para o Ocidente, numa

linha rigorosamente paralela ao
equador "celeste", ficando o Sul à
nossa direita e o Norte à esquerda.

O Templo maçônico é simbólico e
nele o Sol figura como símbolo no
retábulo, atrás do trono do Venerável.
A sua entrada dá-se pelo Ocidente.
Na antiga Babilônia e nas Catedrais
Góticas da Idade-Média, na Europa, os
Templos tinham a entrada no Oriente.
Ele reproduz simbolicamente o
Templo de Salomão, em Jerusalém, e,
como ele, o nosso também se divide
em três partes: Vestíbulo (atrium),
Hikal, ou Ocidente (lugar santo) e
Debir ou Orien te (o Santo dos
Santos). Divergimos apenas no ritual,
pois a en trada de nosso Templo (o
vestíbulo e sua porta) fica no
Ocidente. O Debir ou Oriente, o Santo
dos Santos, é local reservado
exclusivamente a Mestres Maçons,
conseqüentemente, vedado aos
Companheiros e aos Aprendizes em
virtude de seus menores graus de
imantação (justifica-se tal proibição
pelo assassinato de Hiram pelos
traidores J., J. e J., querendo arrancar-
lhe a palavra que daria acesso ao Santo
dos Santos ou Oriente).

No Templo maçônico, o Oriente,
sendo o ponto do qual provém a LUZ,
simboliza o Mundo Invisível, o Mundo
Espiritual. Já, o Ocidente, sendo o local
ao qual a LUZ se dirige e o Sol se põe,
simboliza o Mundo Visível, o Mundo
Material, o Concreto Sensível.

O Templo maçônico é um
"arquétipo" (literalmente significa
modelo e etimologicamente vem do
grego: arkhe-princípio e typos-tipo)
que, como habitação do Grande
Arquiteto, simboliza o Universo. Ao
simbolizar o Universo, também
simboliza a Universalidade de nossa
Ordem e é por esse motivo que cada
golpe de malhete ou cada anúncio
feito pelo Venerável, no Oriente, deve
ser repetido pelo Primeiro Vigilante,
no Ocidente, e pelo Segundo
Vigilante, no Sul. Assim repetidos. o

• StulS medidas
seu simbol~mo

golpe de malhete e o anúncio do
Venerável se propagam ao
Universo Inteiro.

As reuniões no nosso Templo são
feitas para a celebração de nossos
trabalhos. O Templo maçônico tem a
forma de um retângulo, cujas
dimensões deverão respeitar a razão
áurea ou dourada. Assim, se a base
(largura) do retângulo medir I,Om, a
lateral medirá 1,618m. Esse retângulo
será sempre dividido em duas partes:
O Ocidente ou Hikal , um quadrado e o
Oriente ou Debir, um retângulo.
Assim um Templo com dez metros de
largura, terá Iateralmen te sl6, 18
metros. O Ocidente será um quadrado
de 10m x 10m e o Oriente um
retângulo de 10m x 6, 18m, separados
por uma balaustrada de 1,3Om de
altura, no meio da qual há uma
passagem, que mede 1/5 da largura do
Templo (no nosso caso: Dois metros),
servindo de acesso, com quatro degraus.
Essas medidas mostram que a
harmonia resulta da exata
proporção entre o todo e cada uma de
suas partes. O Templo, como já vimos,
é o símbolo do Universo, do
Macrocosmo e o Homem representa o
Microcosmo. Entre o primeiro e o
segundo existe uma justa
proporcionalidade. Respeitada esta
proporcionalidade, o Templo também
é o símbolo do Homem.

As medidas reais do Templo
material, que pode ser magnífico ou
humilde, dependem do terreno
disponível (pode ser 5m x 8,09m ou
10m x 16,18m ou 15m x 24,27Om ... ~
porém elas não passam de mera
representação simbólica das verdadeiras
dimensões do Templo Espiritual que
representa o Universo. Assim, sua
largura se estende do Norte ao Sul, seu
comprimento mede-se do Ocidente ao
Oriente. A altura da superfície da
Terra ao Céu e a profundidade da
superfície ao centro da Terra. Nosso
Templo material é coberto por uma
abóbada azul celeste, com nuvens

7



semeadas de estrelas. Na abóbada os
astros não estão lançados a esmo,
devem reproduzir a sua posição na
esfera celeste. A abóbada do Templo é
sustentada pelas doze colunas
zodiacais, dispostas seis de cada lado,
sendo os signos que têm relação com o
grau de Aprendiz, Áries, Touro,
Gêmeos, Câncer, Leão e Virgem; o
que tem relação com o grau de
Companheiro, o signo de libra e com o
de Mestre, o signo de Escorpião,
Sagitário, Capricórnio, Aquário e
Peixes.

Os signos representam as constantes
mortes e ressurreições da natureza,
simbolizadas pelo ciclo
imutável dos vegetais. Assim, os Signos
Zodiacais, na Maçonaria Simbólica,
simbolizam o "caminho místico
completo percorrido pelo iniciado",
desde o seu início na Ordem até o
Grau de Mestre.

As Colunas Zodiacais possuem no
seu topo os "Pentâculos",
representações dos signos com seus
planetas respectivos:

ÁRIES, signo caracterizado pelo
planeta "Marte" e pelo elemento
"Fogo" que se relaciona com o ardor
interior do homem, estimulando seu
crescimento. Fase na qual o candidato
busca sua "Iniciação";

TOURO, signo caracterizado pelo
planeta "Vênus" e pelo elemento
"Terra". Relaciona-se com a natureza
pronta para a fecundação. Fase em que
o candidato é admitido à Iniciação;

G.eMEOS, signo caracterizado pelo
planeta "Mercúrio" e pelo elemento
"Ar". Relaciona-se com os filhos da
Terra fecundada pelo fogo e a
vitalidade criadora. Fase na qual o
candidato recebe a Luz;

CÂNCER, signo caracterizado pela
"Lua" e pelo elemento "Água".
Relacionam-se com a explosão vegetal
da Terra fecundada. Fase na qual o

neôfíto absorve os conhecimentos da
Maçonaria (renascimento do espírito);

LEÃO, signo caracterizado pelo
"Sol" e pelo elemento "Fogo".
Relaciona-se com a ação do fogo
externo. Fase em que o Aprendiz
começa a empregar a razão a
serviço da crítica;

VIRGEM, signo caracterizado pelo
planeta Mercúrio e pelo elemento
Terra. Relaciona-se com a colheita dos
frutos maduros. Fase na qual o
Aprendiz adquire o espírito analítico,
seu aperfeiçoamento;

UBRA, signo caracterizado pelo
planeta Vênus e pelo elemento Ar.
Relaciona-se com o fruto na plena
maturidade (equilíbrio entre as forças
construtivas e destrutivas). Fase na
qual o "Companheiro" está pronto a
desenvolver toda a sua capacidade
de trabalho;

ESCORPIÃO, signo caracterizado
pelo planeta Plutão e pelo elemento
Água. Relaciona-se com emoções e
sentimentos poderosos (ódio, ira,
obstinação ... ), com desagregação.
Fase na qual o Mestre Hiram é
assassinado por três maus
Companheiros;

SAGIT ÁRIO, signo caracterizado
pelo planeta Júpiter e pelo elemento
Fogo. Relaciona-se com o Espírito a
desprender-se do corpo e a pairar no ar,
logo o desenvolvimento do julgamento
crítico, a abertura da mente. Fase na
qual o corpo de Hiram é procurado;

CAPRICÓRNIO, signo caracterizado
pelo planeta Satumo e pelo elemento
Terra. Relaciona-se com a Terra inerte,
porém fecundável. Fase na qual é
descoberto o local onde o Mestre
Hiram foi sepultado;

AQUÁRIO, signo caracterizado pelo
planeta Urano e pelo elemento Ar.
Relaciona-se com o senso prestativo e
humanitário. Fase na qual os Obreiros,
em cadeia, retiram o corpo de Hiram

da sepultura, para ressurgir num plano
elevado, e

PEIXES, signo caracterizado pelo
planeta Netuno e pelo elemento Água.
Relaciona-se com a ressurreição plena
da natureza com a volta da Luz. Fase
na qual a Palavra Perdida é
reencontrada com o renascimento de
Hiram.

No eixo principal do Templo, ao
fundo do Oriente, está colocado um
estrado cujo acesso é feito por três
degraus da mesma altura dos que dão
acesso ao Oriente. Sobre esse estrado
é colocado o trono de Salomão
(Trono do Venerável), tendo à sua
frente um Altar. Sobre o Altar do
Venerável deverá erguer-se um dóssel,
em forma de arco, sustentado por
duas colunas Jônicas e revestido de
tecido azul celeste com franjas
penteadas. Por trás do trono do
Venerável situa-se o retábulo, quadro
no qual figuram o Sol à direita e a Lua
à esquerda e, no centro, o Delta
Luminoso com o olho que tudo vê,
símbolo do Ser Supremo. ° Sol fica à
direita porque corresponde ao Orador,
pois dele emana a luz como Guarda da
Lei Maçônica, além de responsável
pelas peças de oratória.
A Lua à esquerda, porque' corresponde
ao secretário que é-responsável pela
lavratura dos balaustres 1ue refletem as
conclusões legais do Orador (Sol).

No Altar do Venerável, à direita e a
esquerda do trono, são colocados
assentos a serem distribuídos de acordo
com as faixas previstas no Protocolo de
Recepção inserido no RGF, Art. 225.
Sobre o Altar do Venerável devem ficar
a Espada Flamígera num estojo, um
Malhete e um candelabro com
três Luzes.

No Oriente, outros assentos para
autoridades maçônicas, além dos
reservados aos Primeiro Diácomo
(Guarda do Painel), Porta-Bandeira,



Porta-Estandarte, Porta-Espada,
Secretário e Orador. Esses assentos são
distribuídos de acordo com o Plano do
Templo registrado no Ritual do
Aprendiz.

No assoalho do Ocidente figura o
Pavimento Mosaico (é errônea a
expressão Pavimento "de" Mosaico,
uois Mosaico é relativo a Moisés),
.endo os vértices anteriores e o
posterior ao Sul, cada um, uma coluna.
No anterior à esquerda (Noroeste) a
Coluna da Força (Dórica), no anterior à
direita (Sudoeste) a Coluna da Beleza
(Coríntia) e no posterior à direita
(Sudeste) a Coluna da Sabedoria
(Jônica), (Referência a entrada).

No eixo principal do corpo do
Templo (linha imaginária que
representa o equador), próximo aos
degraus de acesso ao Oriente, situa-se
o ALTAR DOS JURAMENTOS,
apoiado no chão do Ocidente,
permitindo a passagem atrás dele.
Sob a forma de um prisma triangular
de um metro de altura tem por tampo
um triângulo equilátero com sessenta
centímetros de lado e no qual ficam
O livro da Lei, a Constituição do GOB,
o Compasso e o Esquadro. Próximo a
cada vértice do tampo uma vela de cera
pura, estando o vértice principal do
tampo do Altar voltado para o
Venerável. Os Altares do Tesoureiro e
do Oianceler, situados no Ocidente,
rentes à balaustrada, ladeiam,
respectivamente, os Altares do Orador
e do Secretário. O Tesoureiro
corresponde ao planeta Satumo, o
Deus frio e cruel dos Babilônios que,
com seus anéis, simboliza a
riqueza.

O Altar do Primeiro Vigilante,
sobre dois degraus, fica junto à Coluna
B, no Ocidente, e, ao Sul, entre a
Coluna J e a balaustrada, sobre um
degrau, situa-se o Altar do Segundo
Vigilante.

O Altar do Venerável pode ter a
forma trapeisoidal, e o do Primeiro
Vigilante e o do Segundo Vigilante
deverão ter a forma triangular e sobre
cada um deles devem ficar
(Vigilantes) um Malhete e um
Candelabro de três luzes. Nas Sessões
Magnas os Altares devem ser
revestidos de tecido azul celeste com
franjas prateadas. Nos Altares do
Venerável e dos Vigilantes devem estar

pintados, respectivamente, um
Esquadro, um Nível e um Prumo.

A colocação dos Oficiais e dos
Obreiros deve obedecer o plano do
Templo.

Ao lado do Altar do Primeiro
Vigilante, próximo à parede, fica o
Altar das Abluções que sustenta o
Mar de Bronze e próximo do Altar, à
sua esquerda, a Pedra Bruta; próximo
e à esquerda do Altar do Segundo
Vigilante deve permanecer uma
Pedra Cúbica.

Diante do Altar dos Juramentos
deve ficar aberto, durante as Sessões,
o Painel do Grau.

Todas as vezes que um Obreiro
cruzar a linha do equador, em
qualquer das partes do Templo em
que se.encontre, deverá
fazer a saudação ao Delta Luminoso
ou Triângulo da Sabedoria.

À entrada do Oriente, junto à
balaustrada e à direita do Venerável,
deve ficar a Bandeira Nacional e em
posição análoga, à esquerda do
Venerável deve ficar a Bandeira do
GOB. Atrás do Orador, rente à parede
e à balaustrada, ficará a Bandeira
Estadual. O Estandarte da Loja ficará
ao fundo, no Oriente, à esquerda do
VeneráveL A Bandeira Nacional deve
ser a mais destacada.

A CORDA DE OITENTA E UM
NÓS é também um ornamento
integrante de um Templo Maçônico e
situa-se no alto das paredes, próximo
ao teto, acima das Colunas Zodiacais.

O nó cen tral dessa corda deve
estar situado na parede sobre o Trono
do Venerável, acima do dossel, se ele
for baixo, ou abaíxo dele e acima do
Delta, quando o Dossel for alto, tendo
de cada lado quarenta Nós que se
estendem pelo Norte e pelo SuL Os
extremos da corda terminam em
ambos os lados da porta de entrada

em duas borlas, representando a
Justiça ou Eq'Yidade e a Prudência ou
Moderação.

Os Nós da Corda. são oitenta e um
porque esse número é quadrado de
nove que, por sua vez, é quadrado de
três, Número Perfeito e de alto valor
místico (três os dias de jejum dos
judeus desterrados, três as negações de
Pedro, três os filhos de Noé, três os
varões que apareceram a Abrão, três as
virtudes teologais e, além disso, as
tríades divinas das Religiões).

O número quarenta é o número
simbólico da Penitência e da
Expectativa. Quarenta foram os dias
do Dilúvio, quarenta dias Moisés durou
passou no Sinai, quarenta dias durou o
jejum de Jesus e quarenta dias Jesus
passou na Terra após a Ressurreição.

O Nó:central representa o número
UM, a Unidade lndivisível, símbolo
de DEUS. O número UM é um
número sagrado.

Lembramos que nossos Irmãos
Operativos instalavam a Loja cercada
pelas cabanas onde residiam, no próprio
local da Obra, pois suas Lojas tinham
caráter provisório. Duravam enquanto
durava a construção. Terminada esta,
dispersavam-se para reagruparem-se
além.

Na Loja se encontravam
todas as noites para Orar, meditar,
traçar planos, avaliar o trabalho
realizado, prever o trabalho a realizar
no dia seguinte, para receber ordens de
trabalho, ajustar suas desavenças,
receber o salário. A refeição era festa
em comum. Nós as celebramos em
nossas Lojas de Mesa.

As Lojas provisórias dos nossos
Irmãos Operativos eram tão sagradas
quanto nossos Templos. Eles criam
na Sacralidade do trabalho e o seu
local de reuniões era o centro vivo da
comunidade, a imagem do Mundo.


