
1 

 

VAIDADE E VIRTUDE NA 
MAÇONARIA 

 

 

  M.’.M.’. 

 

 

Charles Claudio Scheel 

Confederação Maçônica do Brasil – COMAB 

Grande Oriente de Santa Catarina – GOSC 

A.’.R.’.L.’.S.’. Colunas da Sabedoria nº 130 

Oriente de Joinville (SC) 

31/10/2017 

 

 

 

                                        

 

 

                            



2 

 

1. INTRODUÇÃO 
 

Este trabalho tem como objetivo trazer a tona as sutilezas da vaidade 
humana, suas manifestações e como vigiar para que ela não se torne maior 
que as virtudes de um homem comprometido com um comportamento ético, 
moral e virtuoso. 

 

2. DESENVOLVIMENTO  
 

O que o é Vaidade? Qual sua definição? Segundo o dicionário Aurélio 
a vaidade pode ser definida como o excessivo desejo por merecer a admiração 
dos outros. O dicionário diz ainda que o vaidoso pode ser considerado 
presunçoso ou convencido, orgulhoso, arrogante e fútil. 

A vaidade consiste em uma estima exagerada de si mesmo. Hoje muito 
utilizada para a beleza, mas também com aplicação no campo do intelecto. 

Para entendermos melhor o significado da palavra vamos entender sua 
tradução em Hebraico e no Grego e seu significado em tempos antigos. 

Vaidade em hebraico advém de duas palavras, Habel, Shav, que 
significa vazio, oco. Seu uso no Antigo Testamento estava relacionado ao 
abandono do único Deus verdadeiro e a busca por ídolos que não podiam 
satisfazer as necessidades de Israel pelo simples fato de não existirem. A 
adoração a ídolos, tornou-se então sinônimo de vaidade, pois era como se o 
povo israelita estivesse buscando ajuda no vazio. 

No Grego a palavra é representada pelo substantivo “mataiotes” e 
também significa vazio. Não há qualquer relação entre vaidade e o uso de 
jóias, roupas ou ornamentos. Seu significado, em primeiro lugar, refere-se ao 
mundo criado que, no pecado e sem preencher o propósito inicial para o qual 
foi criado, tornou-se vazio.   

A vaidade esta ligada ao orgulho, ostentação, presunção, futilidade e 
a soberba. E sua manifestação em geral ocorre sob o desejo de atrair a 
admiração de outras pessoas. 

Toda pessoa cria uma imagem de si mesma com o objetivo de ser 
admirada pelas pessoas que a cercam. Desta forma podemos afirmar que 
mesmo em diferentes graus, todos somos vaidosos. 

Ela é como um câncer, existe silenciosa dentro dos corações de todos 
os seres humanos e precisa apenas de uma motivação para ser despertada. 
Justamente por seu silencio não é difícil cair no vazio da vaidade, assim como 
um câncer ela pode ser percebida somente quando já tenha provocado danos 
ao seu hospedeiro. Da mesma forma seu tratamento não é menos doloroso 
uma vez que um coração tomado pela vaidade sofre para se desligar de tudo 
aquilo que o havia contaminado. 



3 

 

O tratamento consiste em remédio não menos doloroso pois, afim de 
controlar a doença da vaidade o homem que a descobre em si, tem que 
eliminar em sua maioria aquilo que a alimenta e a torna nociva.  

Sócrates combatia a visão poética que buscava enaltecer as qualidades 
de figuras públicas pontuais de forma que servissem de exemplo a ser 
seguido. Contudo defendia que todos deveriam buscar de forma igualitária o 
crescimento intelectual no qual o melhor argumento filosófico seria o 
vencedor mas não teria sua verdade como única e imutável. 

Desta forma podemos entender que, embora no íntimo de cada ser a 
busca pelo conhecimento deva ser infindável e que por vezes aqueles que 
dedicam maior parte de seu tempo na busca pelo conhecimento possam se 
destacar perante seus semelhantes, o conhecimento adquirido já tem 
demonstrado ao longo de milhares de anos da história da humanidade que 
uma verdade tem seu tempo, mas que o tempo não tem uma única verdade. 

Devemos portanto nos tornar constantemente vigilantes quanto a 
nossa postura enquanto dominantes de um determinado conhecimento. Para 
que este sirva sim de inspiração para as pessoas que nos cercam. Para que 
estas pessoas sintam em seu âmago o mesmo desejo infindável pela busca do 
saber. E vigiar para que tal conhecimento não se transforme em orgulho, 
ostentação e não nos torne presunçosos ao ponto de reprimir nosso 
semelhante que ainda não tenha alcançado a mesma desenvoltura intelectual. 

Fazendo uma analogia com a vida pública Sócrates, no que tange a 
política ainda afirmava que “Quem combate verdadeiramente pelo que é 
justo, se quer ser salvo por algum tempo, deve viver a vida privada, nunca 
meter-se nos negócios públicos”.  Fazendo um contra ponto era uma 
afirmação de Sócrates que uma pessoa que não se interessava por política 
poderia ser considerado um inútil para a sociedade. No entanto o interesse 
pela política não consiste em tornar-se um político. E sim em dominar o 
conhecimento e as artimanhas envolvidas na política para não ser um ser 
manipulável e manter o senso crítico aguçado.  

A vida pública ou em grupos sociais tende a destacar seus membros 
mais despojados e com melhor desenvoltura tanto no raciocínio lógico quanto 
de oratória. No entanto os aplausos e o reconhecimento público são uma 
armadilha e um gatilho fácil para desencadear a doença chamada vaidade. 

Então como combater a vaidade? Como identificar em si mesmo 
comportamentos vaidosos? 

Façamos uso da Virtude que no Latin se pronuncia Virtus, é uma 
qualidade moral particular. É uma disposição da alma de praticar o bem. E 
revela mais do que uma simples característica ou aptidão de praticar o bem, 
trata-se de uma verdadeira inclinação. São todos os hábitos que por sua 
prática constante levam o homem a praticar o bem, quer como indivíduo, quer 
como espécie, quer pessoalmente, quer coletivamente. Segundo Aristóteles, 
é uma disposição adquirida de fazer o bem, e se aperfeiçoa com o hábito. 

As virtudes humanas ou cardinais, são perfeições habituais e estáveis 
da inteligência e da vontade humanas. Elas regulam os atos humanos, 
ordenam as paixões humanas e guiam a conduta segundo a razão e a fé. Elas 



4 

 

são adquiridas e reforçadas por atos moralmente bons e repetidos. Entre as 
virtudes humanas são sempre destacadas as cardeais: 

A “Prudência” que dispõe a razão para discernir em todas as 
circunstâncias o verdadeiro bem e escolher os justos meios para o atingir. Ela 
conduz a outras virtudes, indicando-lhes a regra e a medida, sendo por isso 
considerada a virtude mãe humana; 

A “Justiça” que é uma constante e firme vontade de dar aos outros o 
que lhes é devido; 

A “Fortaleza” que assegura firmeza nas dificuldades e constância na 
procura do bem; 

A “Temperança” que modera a atração pelos prazeres, assegura o 
domínio da vontade sobre os instintos e proporciona o equilíbrio no uso dos 
bens criados, sendo por isso descrita como a prudência aplicada aos prazeres. 

Para contrariar e se opor aos sete pecados capitais, existe também um 
outro tipo de organização das virtudes que é baseada nas sete virtudes: 
castidade, generosidade, temperança, diligência, paciência, caridade e 
humildade. 

A Virtude na filosofia foi tema recorrente desde a sua origem. Para 
Platão as virtudes são características essenciais que possibilitam a uma pessoa 
ter uma vida feliz e proveitosa. Essas Virtudes seriam sabedoria, coragem, 
temperança e justiça, idéia muito semelhante as das chamadas virtudes 
cardeais. 

Para Aristóteles não existem virtudes inatas, pois elas seriam 
adquiridas com a reflexão e a experiência. Para ele tudo o que contribui para 
completar com excelência a natureza humana é chamado de virtude, e agir 
conforme a razão seria a mais importante das virtudes. 

Na filosofia clássica grega as idéias de felicidade e de virtude sempre 
estiveram conectadas. Entretanto, nunca houve um consenso se as virtudes 
eram as condições necessárias para uma vida feliz ou se a felicidade é que era 
uma condição para a virtude. O filósofo alemão do século XVIII Immanuel 
Kant retoma o tema. Para ele as virtudes não fazem de ninguém uma pessoa 
feliz, mas são elas que tornam alguém digno de felicidade. 

Enfim, um homem virtuoso não é sem desejos, instintos ou paixões, 
mas é mestre e controlador destes. 

Para a virtude existir deve haver um esforço e combate constantes. A 
virtude é forte, vigorosa, ativa, livre de paixões, mas sublime em proporção a 
energia da paixão que subjuga. Trabalhar pelos outros ou pela humanidade é 
obter a mais alta eminência da virtude, uma eminência que mesmo o mais 
pobre cidadão pode buscar. 

Não há prazeres ou verdades maiores que tentar e perseguir a vitória 
sobre nossos próprios instintos, ânsias e paixões.  

Algumas virtudes importantes também são encontradas na Ordem 
DeMolay que faz referência e cultivo de algumas virtudes que são o amor 



5 

 

filial, reverência pelas coisas sagradas, cortesia, companheirismo, fidelidade, 
pureza e patriotismo. 

                 

3. CONCLUSÃO 
 

Este trabalho remete o M.’.M.’. aos ensinamentos sutis e 
subentendidos desde o ritual de iniciação onde o A.’.M.’. ávido pela busca do 
saber trilha toda uma caminhada para formação de uma base sólida, passa 
pelo G.’. de C.’.M.’. onde aprende que será ele as colunas de sustentação de 
todo um conhecimento maior e carregado de responsabilidades que tem suas 
faces fascinantes pela consciência daquilo que antes era escuridão e agora 
pode ser tornar luz ou um veneno amargo se a vigilância constante pela 
manutenção dos valores morais, éticos e de fraternidade não forem um objeto 
de reflexão diários. 

Espera-se com este trabalho reavivar a mente e a consciência de todo 
M.’.M.’. de que todo conhecimento acumulado ao longo de uma vida não terá 
um aproveitamento pleno, sem um propósito alinhado com os valores morais 
e de verdadeira fraternidade. 

 

4. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

______. Platão, apologia de sócrates & críton. São Paulo: Hunter Books, 
2013. 

CAMINO, Rizzardo da. Simbolismo do terceiro grau. 5 ed. São Paulo: 
Madras, 2014. 

______. Aristóteles, poética e tópicos I, II, III e IV. São Paulo: Hunter 
Books, 2013. 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Dicionário aurélio básico da 
língua portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2013. 


