
A COROA
Autor: Charles Evaldo Boller

(Leitura para mestres)

Quando o Maçom do Rito Escocês Antigo e Aceito passa ao Grau de Mestre, todos os
seus Irmãos, independente de Grau, identificam-no por um sinal visível externo; 
é um Chapéu, que simbolicamente representa uma coroa.

Esta coroa une o que está debaixo dela, o homem, com o que está acima, o divino,
servindo de limite entre quem a carrega com sua componente transcendental. E 
através desta coroa que o Mestre Maçom alcança decisões racionais que estão 
muito acima da escravidão sensorial.

Esta conexão propicia capacidades que vão além do simples pensar. Se persistir, 
for dedicado e estudar, este homem será capaz de desenvolver potencialidades 
elevadas até então desconhecidas para ele.

A coroa do Mestre Maçom sobre sua cabeça é um Chapéu de feltro de abas moles e 
caídas, sem o qual ele não comparece em Câmara do Meio.

Quando em Sessões de outros Graus é como se esta coroa ali estivesse, pois 
dentro do Templo, em Loja constituída, é o local onde ele desenvolve sua 
capacidade de discernimento e visão equilibrada, objetivo de todo Maçom que 
escala a escada de Jacó.

O chapéu faz de sua aparência uma pessoa eminente, um Venerável Mestre, à 
semelhança do monge da Idade Média que dirigia construções feitas em pedra. Por 
terminar em forma de domo, o chapéu afirma uma soberania absoluta sobre si e 
confirma que ele continua desenvolvendo em sua caminhada de Aprendiz.

Ao elevar-se acima da cabeça, o Chapéu é insígnia de poder e luz, significando 
conhecimento. Comparar o Chapéu a uma coroa é dar a este o significado de uma 
capacidade sobre-humana, transcendente. Este paramento simboliza a obliteração 
do mundo material e concentra simbolicamente capacidades na solução de problemas
da humanidade, é o persistir na tarefa de desbastar a Pedra Bruta.

A coroa é como uma antena que simbolicamente se conecta a outra dimensão, uma 
potencialidade construída na mente. Em sendo negro, sabe-se pelas leis da física
que esta ausência de cor absorve todos os comprimentos de onda do espectro da 
luz visível e invisível aos olhos materiais. Isto permite especular que até 
linhas de campos de força e outras manifestações energéticas mais sutis podem 
ser atraídas por esta coroa.

O chapéu do Mestre Maçom funciona assim qual antena que, simbolicamente, o 
conecta com aquilo que lhe propicia o sopro de vida e que o faz igual a todos os
seres viventes da biosfera. Ciente de sua relação com o resto das formas de 
vida, em suas mais diversas constituições e aparências, o Mestre Maçom se 
integra com a natureza e desenvolve o amor fraterno para com os seus iguais, 
para com toda a vida espalhada pelo Universo, inclusive com outras possíveis 
biosferas de galáxias diversas da que abriga o Sol.

E importante estar desperto e consciente que o Chapéu do Mestre Maçom é apenas 
um paramento, um artefato material, um Símbolo; o que faz a diferença está 



debaixo do chapéu, a cabeça, a capacidade intelectual do portador da coroa e o 
que este intelecto constrói simbolicamente fora e acima do Chapéu.

Ela constitui a recompensa justa da prova que o Maçom faz ao longo da vida, por 
Edificar Templos à Virtude e Cavar Masmorras ao Vício. Simboliza dignidade, 
poder, realeza, acesso a um nível de forças superiores, sobrenaturais.

Exige-se esforço pessoal para superar, conhecer e mandar em si próprio, pois é 
apenas sobre si mesmo que cada ser tem poder absoluto, incontestável. O 
iluminado subjuga sua mente e corpo e, para progredir, bate implacavelmente nas 
nódoas que levam ao vício e degradação. Mesmo que sucumba diante da tentação, o 
simbolismo do Chapéu o fará voltar para a linha reta que conduz ao Oriente, em 
direção à luz, ao conhecimento, à sabedoria.

O Chapéu representa o verdadeiro poder que está dentro de si, a inclinação 
interna positiva, o coração que ama fraternalmente, tudo em resultado da 
capacidade de pensar, afiada constantemente por leitura, estudo e meditação.

O Mestre Maçom tem o ministério de ensinar Aprendizes, Companheiros e outros 
Mestres Maçons. Aquele Mestre Maçom que desta obrigação se esquiva não é 
merecedor da coroa. O Irmão que se desenvolveu em sapiência, aprendeu na prática
que, ao ensinar outros, o seu próprio conhecimento fixa-se mais, os conceitos e 
princípios morais que despertam em sua mente agarram-se mais firmemente ao 
coração e à memória.

Na sua missão de ensinar deve constantemente provocar, instigar, distribuir os 
seus pensamentos em palavras e participar de forma proativa, conciliadora e 
entusiasta de todos os debates com temas com os quais a Maçonaria, nos diversos 
Graus, o provoca.

Debaixo do Chapéu, o Mestre Maçom ouve atentamente as peças de arquitetura, 
oratórias e discussões de temas com os quais os Irmãos se presenteiam e 
provocam. É o Chapéu que o freia prudentemente em todas as ocasiões em que fica 
ordeiramente esperando os outros Irmãos falarem. E nestas ocasiões que treina a 
arte de ouvir do líder. Debaixo do chapéu ele fica concentrado, calado, ouvindo 
e anotando o que os outros Irmãos dizem.

Depois ele analisa e absorve o que está ao seu alcance para suprir seu 
autoconhecimento, monta estratégias e colabora empaticamente no tema com seu 
parecer, postura e comentário. E ao auxiliar a assembleia de Irmãos com a força 
do seu pensamento, transmitido por sua capacidade de oratória, além de ajudar 
aos outros, ele ajuda principalmente a si próprio.

Servir no ensinar não é apenas mais uma razão para tornar-se merecedor do 
prêmio, a coroa que está sobre sua cabeça, o Símbolo do seu poder, é a principal
razão de ele lecionar na escola de conhecimento da Maçonaria. Não existe magia 
ou mistério; é o servir e a presença constante no grupo que lhe dá poderes que 
ele nunca imaginava existirem. E este é um poder natural que ninguém usurpa.

O Chapéu representa uma estrutura educacional apoiada em Três Pontos: racional, 
emocional e espiritual; um apóia o outro, formando um tripé. E do equilíbrio 
propiciado pelo que simboliza o Chapéu que desabrocha a pessoa completa. Esta 
educação e o condicionamento elevam o portador do Chapéu à realeza dos Iniciados
nos diversos Graus do Rito Escocês Antigo e Aceito, onde é livre para pensar e 



ajudar seus Irmãos através de uma razão esclarecida.

E pelo estudo diligente, pelo treinamento dos sentidos, pela 
convivência constante que ele atinge o ideal, e este lhe confere realeza, da 
qual o Chapéu, apesar de sua aparência grosseira, é o Símbolo mais expressivo. 
Debaixo do Chapéu é a maneira mais nobre de viver o amor fraterno, a única ação 
capaz de salvar a humanidade de um existir miserável. Debaixo do Chapéu aflora a
capacidade de ouvir, ensinar e treinar em Loja, o que faz do Mestre Maçom um 
líder natural.

Primeiro é importante cuidar de si, porque quem não estiver forte, como ajudará 
aos outros? Quem não se ama como amará ao próximo? Na relação com outros e 
consigo mesmo desenvolve a capacidade de tornar-se o amigo sincero e serve ao 
Irmão no que deve ser feito e não no que aquele deseja; o contrário seria 
escravidão. E servindo que aflora o líder. Amor fraterno é ação, não sentimento.

O Mestre Maçom que desonra o Chapéu e trata seus Irmãos de forma infame e 
autoritária, suas ações podem até estar alicerçadas na lei escrita em papel, mas
ele não é um líder nato, é um tirano. O líder natural é semelhante ao poder que 
tem uma mãe sobre seus filhos, ela não precisa impor sua vontade e apenas faz o 
que deve ser feito para seus rebentos; ela é o melhor exemplo do líder natural. 
A mãe que tem necessidade de usar do chicote para dirigir sua casa já não tem 
mais capacidade de liderança natural e exerce poder despótico.

O Mestre Maçom que alcança este Grau de entendimento e perfeição, em sua 
capacidade de liderança, tem no seu Chapéu a representação simbólica do poder 
que ele exerce sobre a comunidade.

Ele serve ao Irmão não porque aquele é Maçom e o juramento o exige, mas porque 
ele próprio é Maçom e depende igualmente dos confrades. O Chapéu representa a 
capacidade de liderança, é o Símbolo da autoridade que não outorga poder de 
comando sobre os outros, pois ele próprio fica sujeito a Obediências que lhe são
impostas. O Chapéu traduz a perfeita igualdade que deve pairar entre seus pares.

Mas como falar em igualdade nos diversos Graus entre pessoas desiguais? Todos 
são iguais quanto à essência, por estarem providos do mesmo sopro de vida. Na 
Maçonaria, quanto mais o Maçom cresce, mais ele se conscientiza que deve servir 
aos que estão degraus mais baixos da simbólica escada de Jacó.

E o exercício da humildade que lhe dá o devido valor, e é transmitida pela rota,
mole e disforme coroa, confeccionada a partir de um tecido ordinário. Ela 
poderia muito bem ser produzida em aço e cravejada de jóias preciosas, 
entretanto, de que vale um bem material que pode ser subtraído pelo ladrão ou 
destruído pela ferrugem? As preciosidades estão debaixo do Chapéu, na forma de 
pensamentos e ações, valores que ladrão algum deseja e apenas a morte destrói.

O Chapéu induz seu portador a naturalmente usar do dever de governar de acordo 
com a necessidade da coletividade. O Chapéu representa que seu usuário está 
fortalecido e não se curva perante desmando, futilidade ou arbitrariedade. E o 
Chapéu que impede aquele que o usa de transformar-se em déspota. Isto é muito 
bem retratado quando em sua Loja o bom Mestre Maçom ouve e serve aos outros. E o
Chapéu que inspira o propiciar dos meios de concentrar forças para produzir os 
nobres e elevados anseios dos Irmãos do Quadro.



Longe de exercer a autoridade emanada do Chapéu de forma cruenta, o humilde e 
prudente Mestre Maçom torna-se líder natural. Ao obter poder servindo ao 
próximo, ele já é parte da realeza que representa o seu Chapéu, e isto lhe dá a 
distinção de participar da natureza celeste de seus dons sobre- -humanos, 
transcendentes. E do Símbolo do Chapéu, do que está debaixo deste, que provém a 
ação e a capacidade de influenciar os outros a fazerem o que precisam fazer para
se tornarem felizes. E a ação do amor em benefício da humanidade. E a ação de 
construir Templos à Virtude. 

E a ação 4ª vivência do amor fraterno debaixo da orientação dos eflúvios 
provenientes da coroa, do poder que emana do Chapéu do Mestre Maçom servidor.

A sapiência é a busca das energias e coisas mais elevadas; algo bem diferente de
sabedoria. Enquanto a sabedoria pode ser confundida com prudência, pois diz 
respeito apenas aos assuntos materiais e de como o homem age, a sapiência é 
muito mais importante. A Maçonaria trabalha a sabedoria que leva à luz da 
sapiência. A filosofia maçônica é sapiente.

A Coluna da Sabedoria é a antena simbólica de onde emana uma luz de modo que 
cada um que porta um reles chapéu mole, cada um a sua maneira, desenvolve sua 
sapiência para as coisas mais elevadas. 

O Chapéu como paramento, Símbolo que o Mestre Maçom usa qual coroa em câmara do 
meio, torna-o igual aos demais, nivelando-o a todos os Irmãos Maçons espalhados 
pelo Universo, para honra e à glória do Grande Arquiteto do Universo, de onde 
todos recebem a luz da sapiência.
...

Bibliografia:
- BAYARD, Jean-Pierre. A Espiritualidade na Maçonaria: Da Ordem Iniciática 
Tradicional às Obediências. Tradução: Julia Vidili. I a ed. São Paulo: Madras, 
2004; 
- BENOÍT, Pierre; VAUX, Roland de. A Bíblia de Jerusalém, título original: La 
Sainte Bible, tradução: Samuel Martins Barbosa. I a ed. São Paulo: Paulinas, 
1973; 
- BOUCHER, Jules. A Simbólica Maçônica: Segundo as Regras da Simbólica Esotérica
e Tradicional, título original: La Symbolique Maçonnique. Tradução: Frederico 
Ozanam Pessoa de Barros. I a ed. São Paulo: Pensamento Cultrix, 1979; 
- FIGUEIREDO, Joaquim Gervásio de. Dicionário de Maçonaria: Seus Mistérios, seus
Ritos, sua Filosofia, sua História. 4a ed. São Paulo: Pensamento Cultrix, 1989;
- HUNTER, James C.. O Monge e o Executivo: Uma História Sobre a Essência da 
Liderança, título original: The Servant, tradução: Maria da Conceição Fornos de 
Magalhães. I a ed. Rio de Janeiro: Sextante, 2004; 
- PARANÁ, Grande Loja do. Ritual do Grau de Mestre Maçom do Rito Escocês Antigo 
e Aceito. I a ed. Grande Loja do Paraná. Curitiba, 2004.


