
ESTUDO DA CABALA  
 

Antigamente, havia o conceito de que as pessoas não poderiam estudar 
a Cabala, de que era um segredo perigoso, e de que ela só poderia ser 
estudada a partir dos 40 anos.  

"A mística tem a ver com aspectos muito profundos da personalidade 
e  esta  tradição  de  estudar  a  partir  dos  40  anos  existe  porque 
teoricamente a pessoa estará mais estruturada psicologicamente para 
poder entender outras coisas, um pouco mais ocultas", explica o rabino 
Adrian Godfrid. O fundamental, entretanto, para os estudiosos judeus, 
é que o interessado na Cabala tenha passado por todos os outros níveis 
de  leitura  da  Torá  e  todos  os  outros  clássicos  do  judaísmo  como  o 
Talmud. "Se subentende que a pessoa nesta idade já passou muitos 
anos estudando os outros níveis, pois se você não passou por isso, 
você não entende nada".  

Para o rabino Yehuda Busquila, a Cabala deve ser estudada por todos 
aqueles  que  tiverem  condições  de  estudá-la.  "Seus  ensinamentos 
deveriam ser abertos a todo mundo, porque eles encerram coisas que 
a gente não sabe e nos trazem respostas que a gente não encontra no 
mundo lógico, no mundo da razão, pois a Cabala é especulativa, não é 
normativa". Para ele, até se chegar à Cabala o interessado também 
deve  passar  por  algumas  etapas.  "É  como  dar  alimento  para  uma 
criança. Primeiro você dá a mama, depois mamadeira, sopinha, um 
purezinho. Até ele mastigar um bife vai levar algum tempo. É a mesma 
coisa com o estudo da Cabala".  

Palavras e Números  

Um interpretador cristão da Cabala, o português D. Francisco Manoel 
de Mello, escreveu em seu "Tratado da Ciência da Cabala" que a língua 
hebraica é de origem celeste, pois nela falou Deus aos Patriarcas e ela 
serviu  de  instrumento  aos  divinos  oráculos  da  antiguidade.  Daí  se 
infere que as palavras, letras e números representativos dessa 
linguagem contêm virtudes intrínsecas, próprias exclusivamente dela.  

Na Cabala hebraica realmente promove-se a linguagem,  de simples 
meio de comunicação entre os homens, em instrumento essencial da 
cosmogonia: "Disse Deus: haja luz - e houve luz", escreve o Gênesis. 
A criação, pois, efetivou-se através do poder místico da palavra.  

De acordo com o rabino Yehuda Busquila, para os cabalistas todos nós 
somos números, já que todas as letras judaicas têm um 
correspondente numérico. 



 

"As letras do alfabeto hebraico têm um valor 
numérico e todos nós temos um nome que é 
composto  com  estas  letras.  Somos  números  e  o 
nome que nos é atribuído, quando nascemos, tem 
alguma  coisa  da  essência  divina,  já  que  todas  as 
letras fazem parte do nome de Deus", diz Busquila. 
A numerologia da Cabala é baseada na interpretação 
do significados dos nomes e como todas as criaturas 
têm nome, e portanto são números, ela pode tratar 
de  todos  os  fenômenos  que  existem  no  universo. 

Cada uma das 22 letras do alfabeto hebraico possui 
um valor numérico que varia de 1 a 400. O cálculo 
da  equivalência  numérica  das  letras,  palavras  e 
frases  propicia  a  descoberta  de  inter-relações  de 
diferentes conceitos e exploração de inter-
relacionamento entre palavras e idéias. Para a
Cabala, as equivalências numéricas não são 
coincidências. Desde que o mundo foi criado através 
da "palavra" divina, cada letra representa uma 
diferente  força  criativa.  Portanto,  a  equivalência 
numérica  de  duas  palavras  revela  uma  conexão 
interna  entre  o  potencial  criativo  de  cada  uma. 

Para o rabino Adrian Godfrid, a numerologia é um 
tipo de interpretação, "uma ferramenta 
hermenêutica". Para ele, ela não é o centro e não 
pode  ser  vista  isolada  do  contexto  judaico.  "Faz 
sentido entender que o valor numérico das letras fala 
alguma coisa no contexto judaico, mas quando você 
faz isso para ver que número vai dar na Sena, aí você 
está fazendo um negócio que não tem nada a ver 
com isso. O contexto foi violentado". 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

alef 
(1) 

beit 
(2) 

  

guimel 
(3) 

dalet 
(4) 

  

hé 
(5) 

vav 
(6) 

  

zain 
(7) 

chet 
(8) 

  

tet 
(9) 

yud 
(10) 

  

caf 
(20) 

lamed
(30) 

  

mem 
(40) 

nun 
(50) 

  

samech 
(60) 

hain 
(70) 

  

pe 
(80) 

tsadi 
(90) 

  

kuf 
(100) 

resh 
(200) 

  

shin 
(300) 

taf 
(400) 

  

  

alef 
(1) 

beit 
(2) 

  

guimel 
(3) 

dalet 
(4) 

  

hé 
(5) 

vav 
(6) 

  

zain 
(7) 

chet 
(8) 

  

tet 
(9) 

yud 
(10) 

  

caf 
(20) 

lamed 
(30) 

  

mem 
(40) 

nun 
(50) 

  

samech 
(60) 

hain 
(70) 

  

pe 
(80) 

tsadi 
(90) 

  

kuf 
(100) 

resh 
(200) 

  

shin 
(300) 

taf 
(400) 

  



Sefirot - atributos, virtudes, qualidades divinas   

A  Cabala  trata  dos  nomes  de  Deus  e  da  força  inserida  nas  letras  que  o 
compõem. Seu objetivo é elevar o ser humano espiritualmente para ele poder 
entrar  em  conexão  com  Deus,  e  para  isso  ele  deve  ultrapassar  algumas 
etapas, as Sefirot, um diagrama que representa os atributos, as virtudes e 
qualidades divinas e que pode ser entendido como um canal para o divino. 
De  acordo  com  Gershom  Sholem,  no  "Livro  da  Criação",  do  qual  foi 
originalmente tomado, Sefirot simplesmente significava números, mas com 
o gradual desenvolvimento da terminologia mística passou a ser traduzido 
aproximadamente por "esferas" ou "regiões", mudando sua acepção até que 
passou a significar a emergência de poderes, virtudes e emanações divinas. 

Na Cabala, Deus é chamado de Ayin, que significa "Nada", em hebraico. Por 
estar além da existência, Deus é o infinito, pois incorpora tudo que existe e 
que existirá. Tudo que importa vem de Ayin Sof e volta no fim para ele que 
é o nada absoluto. Apesar de Ayin Sof em si mesmo ser além de qualquer 
compreensão, ele se faz conhecer através das dez Sefirot. 

 

  

  

 
 



O ato divino é visualizado simbolicamente com a ideia de que do Ayin 
Sof, ou da Luz Infinita que envolve o vazio, emana um feixe de luz que 
penetra da periferia em direção ao centro. Este feixe de vontade divina 
se manifesta em dez etapas de emanação. Desde a Idade Média, estes 
dez estágios são chamados de Sefirot e expressam os atributos divinos.

 

A  estrutura  do  diagrama  da  Sefirot,  que  algumas  interpretações 
chamam  de  Árvore  da  Vida,  contém  todas  as  leis  que  governam  a 
existência, porque revela o processo universal de equilíbrio entre o alto 
e o baixo, os princípios ativos (direita) e os passivos (esquerda). O 
influxo divino pode ser traçado em detalhes ao longo dos caminhos 
entre  as  Sefirot  (designados  pelas  22  letras  do  alfabeto  judaico)  e 
através  das  tríades  que  os  ligam  uns  aos  outros.  As  cores  aqui 
distinguem entre as tríades funcionais ou laterais (vermelho ativo e 
azul passivo) e as tríades centrais, que denotam níveis de consciência 
e vontade (verde, violeta, e amarelo) 

 

Os quatro grandes círculos representam os níveis dentro de uma única 
Árvore, que corresponde às quatro dimensões da realidade ou 
simbolicamente à raiz, tronco, galhos e frutos ou às quatro letras do 
mais  especial  nome  de  Deus,  YHVH.  Estes  círculos  também  foram 
vistos como níveis ou degraus. O primeiro, associado com o fogo, está 
perto  da  Coroa  (Keter)  e  é  visto  como  pura  Vontade  (chamado  de 
Deus). O segundo, associado com o ar, simboliza o Intelecto (a criação 
Divina).  O  terceiro  nível,  associado  com  a  água,  é visto  como  uma 
expressão da Emoção (a formação Divina). O quarto e último, 
associado com a Terra, fala da ação, das implementações práticas de 
tudo que houve antes (ação Divina). Apesar de ser altamente 
complexa, a Árvore da Vida é uma imagem da Unidade Divina. 

 

Para a Cabala, o fluxo divino através das Sefirot para os quatro mundos 
da humanidade não é o único caminho. Ou seja, não são somente as 
ações divinas que têm impacto sobre nós; nossas ações individuais 
também repercutem cosmicamente e ajudam na reparação do 
Universo,  pois  Deus  precisa  do  universo  e  da  humanidade  para  ser 
verdadeiramente  Deus,  para  alcançar  todo  seu  potencial  divino.  Se 
Deus não tivesse necessidade do universo, porque ele o teria criado?  

 
  



 

A Cabala é uma das correntes místicas do judaísmo. O termo significa 
literalmente recepção e, por consequência, tradição. O primeiro 
cabalista seria o patriarca Abraham, que viu as maravilhas da 
existência humana, perguntou questões ao Criador e os mundos mais 
elevados foram revelados a ele. O conhecimento que ele adquiriu e o 
método  que  ele  usou  para  aprende-lo  foram  passados  para  seus 
descendentes  e  a  Cabala  foi  sendo  transmitida  oralmente  durante 
séculos.  
 
O  primeiro  trabalho  sobre  a  Cabala,  o  Sefer  Yetzirah,  o  Livro  da 
Criação, é atribuído a Abraham. Este texto básico da Cabala explica os 
32 caminhos da sabedoria que foram utilizados no processo da Criação. 
Estes caminhos estão incluídos nas dez Sefirot, as luzes divinas, que 
agem como canais criativos e conscientes da criação, e nas 22 letras 
do alfabeto hebraico. As letras são os alicerces, os vasos, e incluem 
todas as combinações e permutações através das quais Deus criou o 
mundo com palavras. A Cabala ensina que as palavras, combinações e 
permutações de letras são vasos através dos quais o processo criativo 
se realiza.  

"A Cabala procura essencialmente descobrir a origem de tudo o que 
existe: o mundo, o ser humano, a vida, a morte, e elevar o ser humano 
espiritualmente para ele poder entrar em contato com Deus", explica 
o rabino Yehuda Busquila, da Congregação Israelita Paulista.  

Sete gerações depois de Abraham, no Monte Sinai, a Torá - nome pelos 
qual a Bíblia é chamada pelos judeus - foi entregue em duas dimensões 
a Moisés: a parte pública, que nós conhecemos, com o corpo de leis 
que expressam as vontades de Deus e que compõem o Pentateuco, e 
uma  parte  secreta,  com  a  compreensão  dos  segredos  da  criação.  



Desenvolvimento  
 
Ao  longo  dos  séculos  a  busca  pela  Cabala  seguiu  um  movimento 
pendular, partindo de períodos de  grande interesse  e produção 
cabalística  para  períodos  em  que  ela  ficou  totalmente  restrita  a 
pequenos círculos de estudo.  

De acordo com a tradição, o primeiro grande período de sistematização 
deste conhecimento ocorreu durante o século III, quando o livro Zohar 
("Livro do Esplendor") teria sido escrito pelo rabi Shimon Bar Yochai 
(150 D.C -230 D.C), o Rashbi, pupilo do rabi Akiva ( 40 D.C - 160 C.E). 
Bar  Yochai  e  quatro  outros  foram  os  únicos  a  sobreviverem  ao 
massacre de 24 mil discípulos de Rabi Akiva, sendo autorizado por ele 
e pelo rabi Yehuda Bem Baba a ensinar a Cabala às gerações futuras. 
Após a prisão de rabi Akiva, o Rashbi escapou com seu filho, Eliezer. 
Ambos  ficaram  escondidos  em  uma  caverna  por  13  anos,  de  onde 
saíram  com  o  Zohar,  livro  escrito  em  forma  de  parábolas  e  em 
aramaico, língua que era falada nos tempos bíblicos e que seria o lado 
oculto do hebraico. O Zohar explica que o desenvolvimento humano é 
dividido em 6000 anos, durante o qual as almas seguem um contínuo 
processo  de  desenvolvimento  a  cada  geração.  No  fim  do  processo, 
todas as almas alcançam a posição chamada "o fim da correção", o 
mais alto nível de espiritualidade e completude.  

  
Shimon Bar Yohai foi um dos grandes de sua 
geração. Ele escreveu e interpretou muitos 
temas  cabalistas  e  é  conhecidos  até  hoje. 
Entretanto, de acordo com a lenda, o Zohar 
desapareceu depois dele, sendo mantido 
escondido em uma caverna nas vizinhanças 
de  Safed  em  Israel.  Achado  depois  pelos 
árabes  que  residiam  na  área,  o  Zohar  foi 
reconhecido por um cabalista de Safed, que 
havia comprado um peixe embrulhado 
naquele papel de incalculável valor no 
mercado. Depois de comprar o resto daquela 
páginas  preciosas,  ele  as  reuniu  em  um 
volume. Somente no século XIII é que estes 
escritos vieram à luz, publicados pelo Rabino 
Moisés de Leon, de Castela, durante o 
florescimento da Cabala na Penísula Ibérica. 
Até  então  o  estudo  do  Zohar  vinha  sendo 
conduzido secretamente por pequenos 
grupos. Hoje em dia, estudos mais 
acadêmicos,  como  o  de  Gershom  Sholem, 

apontam que o autor de fato do Zohar teria sido o próprio De Leon.  
 

 



Outro grande momento da Cabala foi o período de Ari, o rabi Yitzhak 
Luria. Nascido em Jerusalém, mas criado no Egito, ele trabalhava com 
comércio,  mas  devotou  grande  parte  de  seu  tempo  ao  estudo  da 
Cabala. Uma lenda conta que ele passou sete anos isolado na ilha da 
Roda  no  Nilo,  onde  além  do  Zohar  estudou  livros  dos  primeiros 
cabalistas  e  escritos  de  outro  grande  sábio  de  sua  geração,  o  Rabi 
Moshe Cordovero, o Ramak.  

Em 1570 ele foi para Safed, em Israel. Bastaram somente dois anos, 
já  que  ele  morreu  em  1572,  aos  38,  para  que  Luria  tivesse  sua 
grandiosidade reconhecida a ponto de todos os estudiosos de Safed 
terem ido estudar com ele. Exemplos de seus escritos famosos são "A 
Árvore da Vida", "O Portal das Intenções", "O Portal da Reencarnação". 
Em seus estudos, Ari desenvolveu o primeiro mito cabalista conhecido, 
que compreende o primeiro auto-desenvolvimento de Deus, a criação 
do universo e da humanidade, as origens do mal e, o mais importante, 
um método para reparar o mal (tikkun) e restaurar a unidade original 
de Deus e da criação. No fim, ele instituiu um sistema elaborado de 
meditação e práticas rituais para conectar a humanidade com o divino. 
Alguns dos hinos e práticas da escola de Luria são usados até hoje. 
Através da larga publicação do trabalho de seus discípulos, a Cabala 
de Ari se espalhou por todo o mundo judaico, tornando-se não somente 
a forma mais aceita da Cabala, mas de todo o Judaísmo, na medida 
em que isso é possível.  

"A religião judaica incorporou muito da parte mística", explica o rabino 
Adrian Godfrid, da Comunidade Shalom, de São Paulo. Segundo ele, o 
serviço  de  sexta-feira  à  noite,  realizado  em  todas  as  sinagogas  do 
mundo, o chamado Kabbalah Shabat, foi instituído pelos místicos de 
Safed. Até mesmo um dos hinos mais conhecidos deste ritual, o Leha 
Dodi, foi concebido por Shlomo Alevi, um destes místicos, durante um 
transe.  
 
No século XIII, foi a vez do movimento Hassídico inspirar nova vida no 
misticismo judaico, tornando-o acessível para uma larga audiência. O 
Hassidismo vem da palavra hebraica hasid,  que quer dizer pio, e é 
baseado nos ensinamentos do curandeiro judeu polonês Israel Bem 
Eliezer (1700-1760), conhecido como Baal Shem Tov. Ele ganhou o 
respeito dos judeus pobres e oprimidos socialmente por insistir que a 
melhor maneira de alcançar Deus não era através do estudo avançado 
do Talmud ou das complicadas fórmulas de meditação de Luria, mas 
pela prática simples e sincera da devoção na reza, associada a alegres 
canções, danças e histórias. Embora ele não fosse rabino, Shem Tov 
conseguiu atrair muitos rabinos para seu círculo. Após duas gerações, 
centenas  de  rabinos  elaboraram  os  ensinamentos  de  Shem  Tov, 
atraindo  mais  discípulos  e  fundando  "dinastias"  de  sucessão,  assim 
promovendo o nascimento do movimento hassídico. Na época do auge 
deste movimento, quase todo grande rabino era um cabalista. Com o 



passar dos anos, o hassidismo foi se tornado exatamente o contrário, 
esquecendo-se  de  sua  fonte  original  e  tornando-se  praticamente 
indistinguível do judaísmo tradicional. Junto a esta descaracterização 
da  essência  do  hassidismo,  a  crescente  secularização  do  judaísmo 
contribuiu novamente para isolar o misticismo judaico, cujo interesse 
veio a renascer novamente no final do século XX.  

 
 
o que são as letras hebraicas?  

 
Por volta de  1950, os geneticistas descobriram o alfabeto do  D 
N A, composto de 4 "letras": A T C G. Hoje sabemos que essas 
letras  se  referem  a  4  diferentes  tipos  de  núcleos  que  se 
combinam  entre  si    para  criar  "palavras"  e  "sentenças"  que
compõem o código genético de cada pessoa. 
  
Diferentes sequências de letras produzem diferentes 
combinações ,que por sua vez, produzem  diferentes átomos. 
Diferentes átomos produzem diferentes moléculas dando origem 
à diversidade que é nosso mundo. Quando nos aprofundamos no 
assunto, tudo o que realmente somos, num sentido físico, não 
passa de um conjunto químico de letras. 
 
O universo também tem seu DNA  espiritual, só  que  em  vez de 
4  letras,  esse  código  é  composto  por  22  letras  .  Abrão,  o 
Patriarca ,  identificou essas 22 vibrações como as  22 letras do  
alfabeto  hebraico.  Um dos maiores erros da humanidade foi  
achar que essas formas são simplesmente símbolos para uma 
linguagem chamada hebraico, de uso exclusivo do povo judeu. 
  
As  letras  hebraicas antecederam todas as religiões, elas são 
formas  universais, o alfabeto genético de todo o universo, para 
todas as pessoas, o tempo todo. Essas letras, pela  característica  
de  suas formas, ressonância e  vibração de seu som, atuam 
como antenas que estimulam e liberam as formas da  mesma 
energia invisível  da criação. 
  
Cada letra individualmente representa uma energia específica. 
Cada som gerado pela vibração da  pronúncia da  letra 
representa uma  força energética diferente. 
 
 
Além disso, a diferente combinação de letras cria diferentes tipos 
de energia, da  mesma  forma  que  diferentes  combinações  de  
notas  musicais criam diferentes tons e melodias. 
  



Cada sequência de letras em particular, nos conecta a uma força 
específica . Ler, verbalizar, meditar ou simplesmente  escanear 
visualmente  essas letras e suas sequências ajuda  a  incitar as  
várias forças  espirituais a que cada uma  delas está conectada, 
trazendo-as para dentro da nossa alma e do nosso ambiente. 
 
Interagir  com  essas    22  letras,    nas  mais  variadas  formas 
possíveis,  nos dá uma conexão subconsciente mas direta com a 
nossa alma e com o mundo espiritual. 
  
As 22 letras do alfabeto hebraico são 22 forças energéticas que 
originaram  toda  a  criação  e  se  manifestam  em  nosso  mundo 
como formas e vibrações que podemos visualizar e vocalizar. Em  
combinações  diversas , essas letras formam o código genético 
cósmico, e nos conectam com diferentes tipos de energia. 
 
Mas como isso funciona? 
 
Da mesma maneira que o formato de uma chave é  o mecanismo 
através  do  qual  conseguimos  abrir  uma  porta,  uma  forma 
específica  de uma letra hebraica é a chave para abrir a porta de 
nossa  alma.  Uma  das  maneiras  mais  poderosas    para  que  
aqueles  que  não são versados na pronuncia correta das  letras 
hebraicas  possam  capturar  a  energia  das  letras,  é  o  contato 
visual, já que os olhos  são as janelas da alma. 
Quando os olhos escaneiam uma única forma das letras 
hebraicas,  uma  ressonância  é  criada  entre  a  Luz  e  a  alma. 
Considere  dois  triângulos  musicais.  Bata  num  triângulo  e  a
ressonância  será  criada  entre  os dois, em virtude de sua forma 
idêntica de construção. As ondas sonoras começam a transferir-
se de um triângulo para o outro. 
 
Nossa  alma  e  as  forças  contidas  nas  letras  hebraicas  são 
construídas  do  mesmo  material  -a  Chama  da  Luz  do  Criador.  
Quando  as  duas estão    em  proximidade,  conseguida  pela 
visualização,  meditação ou  pronuncia das letras, uma 
ressonância é criada e a energia é transferida para a alma. 
  
Os kabbalistas nos deram configurações próprias, e as 
sequências corretas das letras para estabelecer a conexão com 
energias específicas. Por exemplo, para abrir o arquivo 
codificado de um computador, você precisa ter a senha correta. 
Para abrir um cofre, você precisa ter a combinação exata. Para 
enviar um e-mail, você necessita do endereço de e-mail correto. 
 



Um simples caractere que esteja faltando ou fora da sequência 
correta, impedirá que o e-mail chegue ao destino desejado  e  
você  nunca obterá  uma resposta.  
 
Se  você  deseja acessar Deus, precisa de uma chave específica, 
do endereço de e-mail exato. 
  
O que é significativo, é que o Criador tem muitos endereços de 
e-mail. Em outras palavras, Ele tem muitas forças diferentes de 
energia que podemos acessar.  
 
Cada força tem seu próprio e único e-mail. Cada um deles tem 
alguma coisa única a nos oferecer. Basta nos conectarmos com 
as letras. 
  
Colocando de outra maneira, podemos nos tornar geneticistas 
usando as 22 letras do DNA cósmico para fazer a reengenharia 
espiritual da nossa própria alma. 
 
As sequências de letras conseguem estabelecer mudanças em 
nossos padrões mentais. Elas sondam o mais íntimo do nosso 
ser, nossos genes metafísicos, infundindo-nos de uma enorme 
força espiritual e emocional. 
--------- 
 
(Fonte: Grupo Atalaia. Recebido em 02 de setembro de 2005) 

  


	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10

