Conceitos

Basicos da
Cabala



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A Arvore da Vida

Eis que antes das emanagoes serem emanadas e das criaturas serem criadas,
A simples luz superior preenchia toda a existéncia.

E ndo havia lacuna, como uma atmosfera vazia, um vdcuo, ou um buraco,
Mas tudo era preenchido com simples e ilimitada luz.

E ndo havia tal parte como cabeca ou cauda,

Mas tudo era luz simples e suave, equilibrada igual e uniformemente,

E foi chamada Luz Infinita.

E quando por Sua simples vontade, surgiu o desejo de criar o mundo e emanar as
emanacgoes,

Para trazer a luz a perfeicio de Seus feitos, Seus nomes, Suas denominagoes,
Que foi a causa da criacdo dos mundos,

Ele entdo Se restringiu, no meio,

Precisamente no centro,

Ele restringiu a luz.

E a luz afastou-se para os lados em torno daquele ponto central.

E ali restou um espago vazio, um vdcuo

Circundando o ponto central.

E a restrigdo foi uniforme

Em volta do ponto vazio,

De forma que o espaco

Uniformemente circundou-o.

Assim, ap0s a restrigio,

Tendo formado um vicuo e um espago

Precisamente no centro da luz infinita,

Um lugar foi formado,

Onde o emanado e criado podem residir.

Entdo da Luz Infinita uma tinica linha estendeu-se,
Desceu dentro daquele espago.

E através daquela linha, Ele emanou, criou, formou, e
Fez todos 0s mundos.

Antes de estes mundos virem a ser

Havia um infinito, um nome, em maravilhosa e oculta unidade,
E mesmo nos anjos mais proximos a Ele

Nao ha capacidade de atingir o infinito,

Pois nao ha mente que possa a Ele perceber,

Porque Ele nao tem lugar, nem limite, nem nome.

O ARI, um grande Cabalista do século 16



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Conceitos Basicos
Da Cabala

INDICE

INEFOAUGAO. ...ttt
11

Capitulo 1 - O Método de Percepcao da

Cabala......cocoevvrrenerererninee 17

Capitulo 2 - O Propésito da

Cabala.......cccoonnennecreee e, 23
Capitulo 3 - A Outorga da
Cabala......cccenierirecereeesee s 27

Capitulo 4 - Perfeicao e o
Capitulo 5 - Livre

A TDIETTO et 39

Capitulo 6 - A Esséncia e o Propdsito da

Cabala......ccoooveeeeeeeeee. 49



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Capitulo 7 - Do Posfacio ao

Capitulo 8 - A Linguagem da
Cabala.........cccoooeiirireicccccnee, 61

Capitulo 9 - Do Prefécio ao

Capitulo 11 -Da Introducéo ao Estudo das Dez
Sefirot......ccccoeueeen. 105

Capitulo 12 -CondicOes para Revelar os Segredos da
Sabedoria da

Capitulo 14 - Perguntas Feitas

Freqiientemente.............cccccocvrnnnnns 125

Sobre o Bnei

BaTUCK ..ottt ees 133

Como contatar o Bnei



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

NOTA DO AUTOR

esmo podendo esse livro parecer bastante basico, nao é
seu propodsito ser um livro que trata do conhecimento
basico da Cabala. Ao invés disso, é um livro que ajuda
os leitores a cultivarem uma familiaridade com os conceitos da
Cabala, com os objetos espirituais, e com os termos espirituais.

Ao ler e reler este livro, a pessoa desenvolve observagoes,
sentidos e familiaridades internas que anteriormente ndo existiam
dentro dela. Estas observacdes recentemente adquiridas sdo como
sensores que “percebem” o espaco ao redor de nds que esta oculto
aos nossos sentidos convencionais.

Assim, este livro tem como objetivo favorecer a
contemplacio dos termos espirituais. A medida que nos
integramos a estes termos, podemos comecar a ver com nossa
visdo interior o desvelar da estrutura espiritual que nos circunda,
quase como se uma neblina desvanecesse.

Mesmo assim, este livro nao é voltado ao estudo dos fatos.
Ao invés disso, € um livro para iniciantes que desejam despertar
as mais profundas e sutis sensa¢des que eles possam ter.

Michael Laitman



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

INTRODUCAO

Abra um pouco seu coragio para mim,
E eu revelarei o mundo para voce.
-O Livro do Zohar

Quem sou eu?

Por que existo?

De onde viemos? Para onde vamos? E qual é nosso proposito aqui?
Ja estivemos neste mundo antes?

Por que ha sofrimento neste mundo e podemos nos eviti-lo?

Como podemos atingir a paz, a realizagdo, e a felicidade?

De geracao a geracao, as pessoas tentam encontrar respostas
a estas dolorosas perguntas insistentes. O fato de elas
permanecerem de geracdo a geracdo indica que nés ainda ndo
recebemos respostas satisfatorias a elas.

Enquanto estudamos a natureza e o universo, descobrimos
que tudo que nos cerca existe e funciona de acordo com leis
precisas e significativas. Mesmo assim, quando examinamos a nos
mesmos, o zénite da Criagdo, chegamos a conclusao de que a
humanidade aparentemente existe fora deste sistema de leis
racionais.

Por exemplo, quando observamos como sabiamente a
natureza criou nossos corpos e como de forma precisa e
significativa cada célula em nossos corpos funciona, nés somos
incapazes de responder a pergunta: “Por que o organismo inteiro
existe?”

Tudo o que nos circunda é permeado com conexdes de
causa e efeito. Nada é criado sem um propésito; o mundo fisico é
governado por leis precisas de movimentacdo, transformacao, e



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

circulacdo. No entanto, a pergunta principal - “Por que tudo

existe (ndo apenas nds, mas o universo inteiro)?” - permanece
sem resposta. Existe alguém nesse mundo que ndo tenha sido
tocado por esta pergunta ao menos uma vez?

As teorias cientificas existentes declaram que o mundo é
governado por leis fisicas invaridveis que nés somos incapazes de
influenciar. Nossa unica tarefa é vivermos bem, usando-as
sabiamente e preparando o terreno para as futuras geragdes. Mas,
o “viver bem” nado responde a questao relacionada a porque essas
futuras geracgoes irdo, ou deveriam, existir.

A questdo da origem da humanidade - tanto por espécies
primitivas através da evolucdo, como pela visita e estabelecimento
de extraterrestres - ndo muda as questdes essenciais. Existem
duas datas principais na vida de cada pessoa: o nascimento e a
morte. O que acontece entre elas pode ser exclusivo e, portanto
sem preco. Também pode ser insignificante se ao fim disso ha
uma escuriddo e um vazio.

Onde estd nossa sdbia, onisciente e coerente natureza que
ndo faz nada sem propédsito? Cada atomo, cada célula no
organismo humano possui sua causa e seu propoésito; mas, qual é
o proposito do organismo inteiro? Talvez existam algumas leis e
objetivos que nods ainda ndo descobrimos.

No6s podemos investigar algo em um nivel evolucionério
inferior ao nosso. NOs percebemos e compreendemos o
significado da existéncia inanimada, vegetativa e animal. Mas ndo
podemos compreender o significado da existéncia humana.
Evidentemente, este entendimento pode ser atingido apenas a
partir de um nivel existencial superior.

Nossa investigacdo do mundo concentra-se no estudo de
como ele reage a nossa influéncia sobre ele. N6s podemos apenas
investigar em nosso proprio nivel e ndo acima dele. Mesmo
quando investigamos em nosso préprio nivel, nés o estudamos
aplicando algum impacto sobre o mundo e medindo a reagao ao
impacto. N6s percebemos nossa influéncia sobre o mundo com



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

nossos cinco sentidos: visdo, audicdo, olfato, gustacao, e tato. Por
outro lado, podemos usar instrumentos que expandem o alcance
da percepcao de nossos limitados sentidos.

Infelizmente, n6s ndo podemos reconhecer nada além do
que os nossos sentidos podem perceber e investigar. E como se
nada existisse além do que percebemos. Tudo o que parece existir,
existe apenas dentro daquilo que percebemos, e, uma criatura
com sentidos diferentes experimentaria as mesmas coisas de

forma totalmente diferente.

Ao mesmo tempo, ndo sentimos falta de 6rgados sensoriais,
como, por exemplo, um sexto dedo em nossas maos. Exatamente
como é impossivel explicar o significado da palavra visdo a um
cego de nascenga, assim entao, nés somos incapazes de descobrir
as formas ocultas da natureza com os métodos de investigagao
que aplicamos hoje.

De acordo com a Cabala, existe um mundo espiritual que é
imperceptivel aos nossos 6rgdos sensoriais. No seu centro existe
uma parte minascula - nosso universo e nosso planeta (o coracao
deste universo). Esta esfera de informacdo, pensamentos e
emocOes nos afeta através das leis da natureza e de suas
incidéncias. Também nos coloca sob certas condi¢des nas quais
devemos agir.

No6s nao escolhemos onde, quando, com quem, e com quais
tracos e inclinagdes nds nasceremos. N6s nado escolhemos quem
encontraremos e em qual ambiente cresceremos. Estas coisas
determinam todas as nossas acoes e reacoes, como também todas
as suas conseqiiéncias. Entao onde estd nosso livre arbitrio?

De acordo com a Cabala, existem quatro conhecimentos
obrigatorios a se atingir:

A Criac¢do: O estudo da Criagao e a evolucao dos mundos, a
saber:

* A maneira que o Criador criou os mundos, com as criaturas
que os habitam, através de consecutivas restri¢des;



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

» As leis de interagdo entre os mundos espirituais e o material, e
suas conseqiiéncias;

* O objetivo da criagdo do homem é formar um sistema com uma
ilusdo da existéncia do livre arbitrio, ao combinar a alma com o
corpo, e ao controla-los através da natureza e do aparente fator
do acaso com a ajuda de dois sistemas, de forcas da luz e da
escuridao, balanceados mutuamente.

O Funcionamento: O estudo da esséncia humana - sua
interconexdao e interacdlo com o mundo espiritual. O
Funcionamento lida com o chegar a - e ao sair de - este mundo.
Também inclui as reagdes dos Mundos Superiores ao nosso
mundo e aos outros seres humanos, causadas pelas agdes do
homem. Investiga o caminho de cada um, da criacdo dos mundos
ao alcance do objetivo final.

Encarnacoes da Alma: O estudo da esséncia de cada alma e
suas encarnagdes, como também das nossas acOes nesta vida e
suas conseqiiéncias para as vidas subseqiientes. A investigagao
das encarnagdes examina como e porque uma alma desce a um
corpo, e o que determina a aceitagdo de certa alma dentro de certo
corpo.

As encarnacoes da Alma também lidam com o mistério do
acaso, e investiga a histéria humana como resultado da ordem e
de ciclos de almas definidos. Também segue esta trajetéria por
6.000 anos e estuda a conexdo da alma com o governo geral do
sistema dos mundos, e estuda seus ciclos de vida e morte.
Também define os fatores dos quais nosso caminhar neste mundo

depende.

Governo: O estudo de nosso mundo: os niveis inanimados,
vegetativo, e animal da natureza, a esséncia e o papel deles, e
como eles sdo governados pelo mundo espiritual. Estuda o
Governo Superior e nossa percepcdo da natureza, tempo, e
espaco. Investiga as Forcas Superiores que movem 0s cOrpos
materiais, e a maneira em que as forcas internas conduzem todas
as coisas, animadas e inanimadas, ao objetivo predeterminado.



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Pode alguém resolver este enigma fundamental da vida
humana sem tocar na questdo de sua origem? Todo ser humano
encontra esta questdo. A busca pelo objetivo e o significado da
existéncia é a questao chave por volta da vida espiritual humana.
Assim, a partir da segunda metade do século XX, nés temos
observado um ressurgimento das aspiracdes espirituais humanas.

O progresso tecnoldgico e as catastrofes globais que dao
surgimento a uma variedade de filosofias ndo trouxeram
realizacdo espiritual a humanidade. Como a Cabala explica, de
todos os prazeres existentes, nosso mundo apenas recebeu uma
mindscula fagulha - e sua presenga nos objetos corpdreos é o que
produz todos os nossos prazeres terrenos.

Em outras palavras, todas as nossas sensacdes prazerosas,
de qualquer origem, sdo causadas apenas pela presenca dessa
mindscula fagulha dentro delas. Através de nossas vidas, nos
somos postos numa busca forcada por novos objetos de prazer,
esperando receber prazeres cada vez maiores; nds sequer
suspeitamos que eles ndo passem de cascas.

Para recebermos absoluta satisfacdo, devemos nos
conscientizar da necessidade da elevacdo espiritual além da
matéria. H4 dois caminhos em nosso mundo para se alcangar o
objetivo: o caminho da ascensdo espiritual (a Cabala), e o caminho
do sofrimento.

O caminho da Cabala é um caminho de independente e
voluntaria compreensao da necessidade de gradualmente acabar
com o egoismo, enquanto a Luz Superior é utilizada para se
perceber o egoismo como mal.

As vezes as pessoas vém a compreender isto de forma
totalmente inesperada. Uma pessoa secular, bem estabelecida e
calma, de repente comeca a sentir-se bastante descontente;
qualquer fagulha de excitacdo, alegria, gosto pela vida e prazer
desaparece da vida diaria desta pessoa.

Esse é o estado de nossa geracdo, onde a abundéncia
material faz surgir uma sensacdo de fome espiritual. Nos

10



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

comecamos buscar outras fontes de contentamento, muitas vezes
escolhendo um longo e espinhoso caminho. O livre arbitrio existe
entre o caminho da ascensdo espiritual e o caminho do
sofrimento. Pode-se apenas esperar que as pessoas irdo “escolher

a vida” ao invés de embarcarem no caminho do sofrimento, o
mesmo caminho que noés freqiientemente trilhamos no passado.

11



CAPITULO 1
O METODO DE PERCEPCAO DA CABALA

A Cabala ensina sobre as conexdes de causa e efeito entre as
origens espirituais, que se unem de acordo com leis absolutas em
um objetivo elevado: que o Criador seja alcangado pelos seres
criados enquanto existem neste mundo.

De acordo com a Cabala, cada um da humanidade precisa
alcancar este ponto conclusivo, de completamente alcancar o
objetivo e o programa da Criacdo. Através das geracoes,
individuos tém alcancado certo nivel espiritual através do
trabalho individual. Estas pessoas, chamadas “Cabalistas”,
subiram até o topo da escada espiritual.

Todo objeto material e seu agir, do menor ao maior, é
operado por forgas espirituais que preenchem o universo inteiro.
E como se 0 nosso universo estivesse disposto sobre uma teia de
forcas.

Tome, por exemplo, o mais insignificante organismo vivo
que tem por papel meramente se reproduzir e sustentar sua
espécie. Pense sobre quantas forcas e sistemas complexos
funcionam dentro dele, e como muitos deles permanecem
imperceptiveis ao olho humano. Se n6s os multiplicdssemos pelo
niumero de organismos que vivem hoje, e por aqueles que ja
viveram em nosso universo e nos mundos espirituais, nds iremos
ter uma vaga idéia do vasto niimero de forcas e conexdes que os
controlam.

Alguém pode descrever as forcas espirituais como dois
sistemas equivalentes e interconectados. A diferenca entre eles é

12



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

que um vem do Criador e desenvolve-se de cima para baixo
através de todos os mundos até nosso mundo. E o outro comeca
em nosso mundo e eleva-se de acordo com as leis que foram
desenvolvidas no primeiro sistema e agora funcionam no
segundo.

A Cabala define o primeiro sistema como “A ordem da
criacdo dos mundos e Sefirot,” e o segundo como “Os alcances ou
niveis da profecia e do espirito.” O segundo sistema ensina que as
pessoas que desejam alcancgar o grau conclusivo devem seguir as
leis do primeiro sistema, que sdo as leis estudadas na Cabala.
Quando alguém ascende nestes niveis, o segundo fator nasce em
seu interior. Isto é, a espiritualidade.

O mundo corpoéreo é cheio de forgas e fendmenos os quais
nao sentimos de forma direta, como a eletricidade e o
magnetismo, mas, mesmo criangas pequenas estdo acostumadas
com seus nomes e os resultados de suas agdes. Por exemplo, a
despeito de nosso conhecimento da eletricidade ser limitado, nés
aprendemos a utilizar este fendmeno para os nossos propositos e
definimos isto tao naturalmente como damos nomes a coisas
como o pdo e o agucar.

De forma similar, é como se todos os nomes na Cabala nos
dessem uma real e objetiva idéia sobre um objeto espiritual.
Pensando bem, da mesma forma que nds ndo temos idéia sobre os
objetos espirituais ou até mesmo sobre o Criador, assim, somos
igualmente ignorantes sobre qualquer objeto, até sobre aqueles
que podemos agarrar com nossas maos. Isto é assim porque nés
percebemos nao o objeto em si, mas nossa reacdo ao seu impacto
sobre os nossos sentidos.

Estas reacoes nos dao um vislumbre de conhecimento,
mesmo que a esséncia do objeto em si permaneca totalmente

13



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

oculta a nés. Além do mais, nés somos absolutamente incapazes
de entender até a n6s mesmos. Tudo o que conhecemos sobre nés
mesmos € limitado as nossas agdes e reagdes.

Como um instrumento de investigacdo do mundo, a ciéncia
divide-se em duas partes: o estudo das propriedades da matéria e
o estudo de sua forma. Em outras palavras, nao ha nada no
universo que nado consista de matéria e forma. Por exemplo, uma
mesa é uma combinacdo de matéria e forma, onde a matéria,
como por exemplo, a madeira, é a base que contém a forma -
aquela de uma mesa. Ou tome a palavra, “mentiroso”, onde a
matéria (o corpo de alguém) é o suporte da forma, a falsidade.

Uma ciéncia que estuda a matéria é baseada em testes e
experimentos que conduzem a conclusdes cientificas. No entanto,
uma ciéncia que estuda a forma desconsiderando a matéria, e as
separando abstratamente, ndo pode ser baseada em experimentos.
Isto é igualmente verdadeiro com formas que nunca foram
conectadas a matéria, porque uma forma sem matéria ndo existe
em nosso mundo.

Uma forma pode ser separada da matéria apenas na
imaginacdo de alguém. Assim entdo, todas as conclusdes em tais
casos sdo baseadas puramente em suposi¢des tedricas. Toda a
filosofia relaciona-se com este tipo de ciéncia, e a humanidade
muitas vezes sofreu por causa das conclusdes inconsistentes dos
filésofos. A maioria dos cientistas modernos tem rejeitado este
tipo de pesquisa porque suas conclusdes sdo completamente
incertas.

Enquanto investigamos os mundos espirituais, descobrimos
que nossas percepcdes sdo meramente uma vontade de Cima que
deseja que sintamos como se fossemos uma entidade existindo
separada, e ndo uma parte do Criador. O mundo inteiro que nos

14



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

circunda é na verdade o resultado da influéncia das forcas
espirituais sobre nos. Este é o porqué do mundo que nos cerca ser
considerado um mundo de ilusdes.

Deixe-me explicar o que isto significa com uma alegoria:

“Era uma vez um cocheiro. Ele possuia um par de cavalos,
uma casa, e uma familia. Subitamente, veio a ele uma onda de ma
sorte: seus cavalos morreram e assim também sua mulher e seus
tilhos, e sua casa desmoronou. Em pouquissimo tempo o cocheiro
morreu de aflicdo. Na corte celestial, discutia-se o que poderia ser
dado para uma alma tdo atormentada. Finalmente, foi decidido
faze-lo sentir como se estivesse vivo, com sua familia em sua casa,
como se tivesse bons cavalos, e estivesse feliz com seu trabalho e
sua vida.”

Estas sensagdes sao algumas vezes percebidas da mesma
forma em sonhos que parecem reais. De fato, apenas nossas
sensagdes criam as imagens do mundo que nos cerca. Entdo quem
pode diferenciar a ilusao da realidade?

Como todas as ciéncias, a Cabala também é dividida em
estudo da matéria e estudo da forma. Contudo, possui um aspecto
notdvel e uma vantagem sobre outras ciéncias: Mesmo a parte
dela que estuda a forma separada da matéria é baseada
inteiramente em controle experimental; ou seja, € sujeita a analise
empirica!

Quando um Cabalista eleva-se ao nivel espiritual do objeto
estudado, ele ou ela adquire as qualidades do objeto e assim entdo
tem um completo insight. Esta pessoa pode praticamente operar
diversas formas de matéria, mesmo antes delas se manifestarem
na matéria, como que observando nossas ilusdes de fora delas!

Como em qualquer outro ensino, a Cabala usa uma
terminologia especifica e simbolos para descrever os objetos e

15



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

acdes: uma forca espiritual, uma Sefira, ou um mundo sao
chamados pelo nome do objeto terrestre que controlam.

Por todo objeto ou forca material corresponder a forca ou
objeto espiritual que o controla, uma conformidade
completamente precisa é criada entre o nome tomado do mundo
corporeo e sua raiz espiritual, sua origem.

Assim, apenas um Cabalista, que claramente conhece a
correspondéncia entre as forgas espirituais e os objetos materiais,
pode dar nomes a objetos espirituais. Apenas alguém que atingiu
o nivel espiritual de um objeto pode ver a conseqiiéncia de sua
influéncia em nosso mundo.

Os Cabalistas escrevem livros e passam seu conhecimento
para outras pessoas usando a “linguagem dos ramos.” Esta
linguagem é excepcionalmente precisa porque é baseada na
conexdo entre a raiz espiritual e o ramo corpéreo. Nao pode ser
alterada devido a invaridvel conexdo entre um objeto e sua raiz
espiritual. Ao mesmo tempo, nossa linguagem terrena estd
gradualmente perdendo sua precisio porque estd conectada
apenas ao ramo e nao a raiz.

No entanto, o mero conhecimento superficial da linguagem
é insuficiente porque, simplesmente conhecer o nome de um
objeto material ndo prové entendimento de sua forma espiritual.
Apenas o conhecimento da forma espiritual habilita alguém a ver
seu resultado material, seu ramo.

No6s podemos assim concluir que alguém deve primeiro
atingir a raiz espiritual, sua natureza e propriedades. Apenas
assim pode alguém dar o nome ao seu ramo neste mundo e
estudar a conexdo entre a raiz espiritual e o ramo material.
Apenas assim pode alguém entender a “linguagem dos ramos,”

16



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

com isso, facilitando um preciso intercambio da informacao
espiritual.

No6s podemos perguntar, “Se alguém deve atingir a raiz
espiritual primeiro, como pode um iniciante dominar esta ciéncia
sem entender corretamente o professor?” A resposta é que através
do grandioso desejo pela espiritualidade, o estudante encontra o
caminho correto e adquire a sensagdo do Mundo Superior. Isto é
feito ao se estudar apenas fontes auténticas, como também, ao
separar-se de quaisquer rituais materiais.

17



CAPITULO 2
O PROPOSITO DA CABALA

Os Cabalistas afirmam que o proposito da Criagao é trazer
alegria e prazer aos seres criados. A vontade de obter prazer (o
vaso ou alma) recebe prazer de acordo com a intensidade de seu
desejo.

E por isso, que tudo que foi criado em todos os mundos é
meramente um varidvel desejo de receber prazer, e o Criador
satisfaz este desejo. Esta vontade de receber prazer é a substancia
da Criagao, tanto espiritual como corpérea, incluindo aquilo que
ja existe e aquilo que ird manifestar-se no futuro.

A matéria, em suas diversas manifestacdes (minerais,
plantas, seres humanos, cores, sons, etc.), é simplesmente
diferentes quantidades do desejo de receber prazer. A Luz
emanada pelo Criador vitaliza e preenche tal matéria.
Originalmente, tanto o desejo de obter prazer - chamado de
“vaso” - e o desejo de doar prazer - chamado de a “Luz” -
correspondiam um ao outro em magnitude. Ou seja, o vaso (o
desejo de alegrar-se) recebia maximo prazer.

No entanto, conforme o desejo diminuia, tanto o vaso como
a Luz que o preenchia contraiam-se gradualmente e continuaram
se afastando do Criador até que alcangaram o mais baixo nivel,
onde o desejo de obter prazer finalmente materializou-se.

A tnica diferenca entre o Mundo Superior e o nosso
repousa sobre o fato de que em nosso mundo o vaso (o desejo de
receber prazer) existe no seu mais baixo nivel, chamado “corpo
material.”

18



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Antes da sua materializacao final, o vaso desenvolve-se
através de quatro estagios, divididos em dez Sefirot (niveis): Keter,
Chochmah, Binah, Chessed, Guurah, Tifferet, Netzach, Hod, Yessod, e
Malchut. Estas Sefirot constituem filtros que inibem a Luz que o
Criador direciona ao seres criados. A funcdao destes filtros é
enfraquecer a Luz até o grau em que as criaturas que existem em
nosso mundo possam percebé-la.

Sefirat (singular de Sefirot) Keter é também chamada de “o
mundo de Adam Kadmon”; Sefirat Chochmah é chamada de “o
mundo de Atzilut”; Sefirat Binah - “o mundo de Beriah”; as Sefirot
de Chessed a Yessod -“o mundo de Yetzirah”; e a Sefirat Malchut -“o
mundo de Assiyah.” O ultimo nivel do mundo de Assiyah,
constitui o0 nosso universo (veja o Esquema 1).

Keter - Adam Kadmon
Chochmah - Atzilut

Binah - Beriah
Chessed )
Gvurah

Tifferet
Netzach

Hod

Yessod J
Malchut Superior - Assiyah

v -Yetzirah

Malchut Inferior - Nosso Universo

Esquema 1

19



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A Cabala chama este nivel de “Olam ha Zeh” (este mundo). E
percebido por aqueles que existem nele, e 0o vaso, ou desejo de
receber prazer, é chamado de “o corpo.” A Luz, chamada
“prazer,” é percebida como a forca da vida.

Mesmo estando a Luz que preenche o corpo tao reduzida a
ponto de ndo percebermos sua origem, ao observarmos certas
regras dadas pelo Criador, descritas na Cabala, nos purificamos
do egoismo e gradualmente ascendemos através de todos os
mundos de volta a Origem.

Ao atingirmos niveis espirituais superiores, nés recebemos
maiores por¢des de Luz até que alcancemos os niveis nos quais
possamos receber toda a Luz (prazer absoluto e infinito) que foi
destinada a nés desde a origem da Criagao.

Toda alma é circundada por Luz espiritual. Por mais que os
iniciantes na Cabala possam ndo entender o que estdo estudando
das fontes auténticas, seu poderoso desejo de entender evoca a
Forca Superior que os circunda, e os efeitos desta Forca Superior
os purificam e elevam.

Se ndo nesta vida, entdo na préxima, toda pessoa ira sentir a
necessidade de estudar Cabala e de receber conhecimento sobre o
Criador.

A Luz circunda a alma humana por fora, até que se alcance
um nivel espiritual onde a Luz comeca a entrar nela. A recepgao
da Luz internamente depende apenas do desejo, da disposicao de
cada um e da pureza de sua alma.

No entanto, durante os estudos a pessoa pronuncia os
nomes das Sefirot, dos mundos, e das acdes espirituais conectadas
a alma dela. Assim, a alma recebe micro-doses de Luz do exterior,
uma luz que gradualmente purifica a alma e a prepara para
receber a energia e o deleite espiritual.

20



CAPITULO 3
A OUTORGA DA CABALA

O grande sabio, Rabi Akiva, (século I da Era Comum) disse:
“ Ame o seu proximo como a si mesmo; esta é a regra que abrange
todas as leis espirituais.”

Como sabemos, o termo “que abrange” aponta para a soma
de todos os elementos. Assim entdo, quando Rabi Akiva fala do
amor ao nosso proximo (uma de muitas leis espirituais), dos
nossos deveres com relacdo a sociedade e até em relacdo ao
Criador como a lei que a tudo abrange, ele infere que todas as
outras leis sdo meras componentes desta regra.

No entanto, quando tentamos encontrar uma explicacao
para isso, nos encontramos com uma declaracdo ainda mais
incomum pronunciada pelo sabio Hillel. Quando seu discipulo
pediu para que ele o ensinasse por completo a sabedoria da
Cabala enquanto estivesse sobre apenas uma perna, Hillel
respondeu: “Qualquer coisa que vocé odeia, ndo faga aos outros!”

A resposta de Hillel ensina-nos que o completo propésito,
ou seja, a razdo para a existéncia da Cabala é elucidar e promover
uma Unica lei: “Ame o seu préximo como a si mesmo.” Mesmo
assim, como posso eu amar outra pessoa como a mim mesmo?
Amar os outros como a mim mesmo implicaria em
constantemente satisfazer todos os desejos de todas as pessoas,
enquanto eu sou incapaz de satisfazer até meus proprios desejos!
Além do mais, os sabios explicam que nds temos de satisfazer os
desejos dos outros antes dos nossos proprios.

Por exemplo, esta escrito (Tosfot, Masechet Kidushin) que se
vocé tem apenas um travesseiro, vocé deve dé-lo ao seu amigo, ou
se vocé tem uma cadeira, outra pessoa deve usa-la, enquanto vocé

21



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

fica de pé ou senta no chdo. Caso contrdrio vocé ndo estara
cumprindo a instrucdo de amar o seu proximo. E esta exigéncia
praticavel? Se “ Ame o seu proximo como a si mesmo” € a lei que

abrange toda a Cabala, vamos primeiro entender o que é a Cabala.

A Cabala ensina que o mundo, e nds, seus habitantes, fomos
criados apenas para cumprir as leis que tém por objetivo elevar
espiritualmente a humanidade acima de nosso mundo material.
Desta maneira, podemos atingir a similaridade e a unidade com o
Criador.

Ainda assim, por que o Criador precisou nos criar tdo
corruptos e nos dar a Cabala para nossa correcdao? O Livro do
Zohar responde esta questdo da seguinte maneira: “Aquele que
come o pao de outra pessoa tem vergonha de fitar os olhos de
quem o d&a.”

Assim, o mundo foi criado para nos salvar desta vergonha.
Ao lutarmos contra o nosso proéprio egoismo e o corrigindo,
obteremos nosso mundo futuro.

Para esclarecer isso, imaginemos a seguinte situacdo: Um
homem rico encontra seu amigo pobre, o qual ele ndo vé ha muito
tempo. Ele leva-o para sua casa, d4 a ele comida, bebida, e roupas,
dia apds dia. Um dia, querendo agradar seu amigo, o homem rico
pergunta a ele o que mais pode fazer por ele. O pobre homem
responde: “Eu quero apenas uma coisa: receber tudo aquilo que
vocé tem me dado por piedade, s6 que, como recompensa pelo
meu proprio trabalho. Vocé pode preencher todos os meus
desejos exceto este!”

No6s vemos entdo como o doador é incapaz de livrar da
vergonha aquele que recebe. Ao invés disso, quanto mais favores
o homem pobre recebe, maior é a vergonha. O universo, nosso
pequeno planeta, e a sociedade humana (nosso “ambiente de
trabalho”) foram criados para nos salvar deste sentimento. Nosso

22



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

trabalho é retornar ao Criador com desejos corrigidos e receber
uma bem merecida recompensa, o enorme deleite da eternidade,
da perfeicdo, e da fusdo com o Criador.

Mas, por que nos sentimos constrangidos e envergonhados
quando recebemos algo dos outros? Os cientistas conhecem a lei
de causa e efeito. Ela define que toda conseqiiéncia é proxima em
caracteristicas a sua causa, ou origem, e todas as leis que atuam na
origem sao passadas a sua conseqtiiéncia.

O efeito desta lei manifesta-se em todos os niveis da
natureza: inanimado, vegetativo, animal e humano. O estado de
qualquer mineral é determinado pelas leis que o controlam. N6s
somos acostumados, e preferimos, a aquilo que experimentamos
enquanto crescemos. De forma similar, toda particula que é a
conseqiiéncia de um todo é ligada a sua origem, e tudo que é
ausente na raiz é odiado e negado pela sua conseqiiéncia.

Assim sendo, se o Criador da natureza é a Raiz e a Origem
de tudo que foi criado, nés percebemos todos as leis manifestadas
Nele como agradaveis, e tudo que é ausente Nele como
completamente estranho e sem atrativos. Por exemplo, nos
gostamos de repousar e aborrecemos tanto o movimento que
apenas nos movemos com o propdsito de alcangar o repouso. Isto
é porque a Raiz (o Criador) do qual fomos originados é
absolutamente imutavel. Assim, qualquer mudanca é oposta a
nossa natureza.

No6s nascemos e crescemos como egoistas absolutos, nos
importando apenas conosco. Ser egoista é o que nos faz opostos
ao Criador, que vitaliza toda a natureza. No entanto, ao sermos
colocados sob a influéncia da sociedade, comecamos a entender a
necessidade pelo auxilio muttuo, embora sua medida e
direcionamento dependam do nivel de desenvolvimento da
sociedade.

23



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Ao criar nossa malevoléncia (a mé inclinagdo) e ao nos dar a
Cabala como um contrapeso, o Criador nos habilitou a eliminar a
manifestagdo do egoismo e a atingir o prazer sem a vergonha.

Ha dois tipos de lei na Cabala - aquelas que se referem as
outras pessoas e aquelas que se referem ao Criador. No entanto,
ambas existem para nos fazer similares ao Criador. Ndo tem
importancia alguma para nés se agimos por causa do Criador ou
por causa de outras pessoas. Isto é assim porque qualquer coisa
que transcende os limites de nossos interesses pessoais permanece
completamente imperceptivel.

Todo movimento que fazemos por causa dos outros é - em
seu fim - para beneficio préprio. E absolutamente impossivel
fazer qualquer movimento fisico ou mental sem uma intengao
anterior de extrair um minimo de lucro desse movimento. Esta lei
da natureza é conhecida como “absoluto egoismo.” Apenas ao
observar as leis espirituais alguém pode alcancar o estado de
amar incondicionalmente os outros. Aqueles que ndo seguem as
regras da Cabala ndo tém como transcender os limites do
“absoluto egoismo.”

De acordo com a Cabala, as leis que regulam os
relacionamentos sociais sdo mais importantes que as leis que
regulam o relacionamento com o Criador. Isto é assim porque
quando seguimos estas leis sob circunstancias sociais varidveis,
podemos corrigir a nés mesmos de forma eficiente e na direcdo
correta.

Agora podemos entender a resposta de Hillel ao seu
discipulo: o principal é amar o seu proximo, o que resta sdo leis
subsidiarias, incluindo aquelas que pertencem as nossas relagdes
com o Criador. De fato, uma pessoa ndao pode fundir-se a Ele
antes de alcangar o amor pelos outros. Portanto, o antigo sabio
apontou para o “ame ao seu proximo” como o0 mais seguro e
rapido meio de dominar a Cabala.

24



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Agora imagine uma nacdo com uma populacdo de milhdes
na qual todo membro, de maneira amorosa e ilimitada, deseja
ajudar cada membro da sociedade e satisfaz todas suas
necessidades. Claramente, nenhuma uma pessoa desta sociedade
iria precisar se preocupar com ele ou ela, ou temer o futuro. De
fato, milhdes de pessoas amorosas iriam constantemente estar a
disposicdo de seus interesses e tomariam conta deles.

No entanto, por a nacdo depender de seus membros, uma
infracdo da obrigacdo iria criar um vacuo na sociedade, porque
alguém iria permanecer sem ajuda. Quanto maior o ntimero de
infratores, maior a quantidade de regras, que cada membro da
sociedade é obrigado a cumprir, que seriam quebradas. Todos sdao
responsaveis uns pelo outros, tanto por observar as leis como por
viola-las.

Outro antigo sabio, Elazar, o filho de Rashbi (Rabi Shimon
Bar-Yochai, o autor do Zohar), tem uma surpresa ainda maior para
nos. Ele diz que ndo apenas toda nagdo, mas toda a humanidade,
todo ser vivo, é responsavel um pelo outro. Elazar declara que
todas as nagoes terdo de observar esta regra, e ao fazerem isso o
mundo inteiro serd corrigido. O mundo ndo pode ser
completamente corrigido e elevado a ndo ser que cada um abrace
a lei do universo, que abrange a todas as outras leis.

25



CAPITULO 4
PERFEICAO E O MUNDO

Como nos ja sabemos, a esséncia das leis do Criador estd no
amor, na maxima atencdo e compaixdo em relagdo a todos os
membros da sociedade, como se fosse para si mesmo. Vejamos se
aceitamos a lei do Criador apenas por fé ou se alguma
experimentacdo é porventura necessaria.

Espero que os leitores venham a entender minha falta de
apreciagdo por filosofias vazias, porque estruturas completas sao
construidas, e conclusdes completamente infundadas sdo
tracadas, baseadas em falsas conclusdes. Nossa geracdo viu
diversas filosofias colocadas em pratica. Quando afirmagdes
tedricas basicas mostram-se erradas, a teoria inteira entra em
colapso e pode imergir milhdes em tormento.

Podemos desejar cumprir a lei do Criador ao estudar o
mundo, e suas leis, a partir de dados obtidos na pratica? Quando
observamos a ordem que existe na natureza, somos atingidos pela
precisio de seu governo tanto no nivel microscépico como
macroscopico. Tomemos por exemplo, as criaturas mais proximas
a nos - seres humanos. Uma célula que vem de um pai e chega a
um lugar preparado e seguro em uma mae, recebe tudo o que é
necessdrio para o seu desenvolvimento até que emerge neste
mundo. Nada pode ameacé-la até que comece sua existéncia como
um organismo separado.

Quando o ser emerge, a natureza cuidadosamente faz surgir
0s sentimentos necessarios nos pais para darem a crianca absoluta
confianca em seu amor e cuidado. Os humanos, da mesma forma
que os animais e as plantas, multiplicam-se e entdo tomam conta
do desenvolvimento da sua progénie.

26



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

No entanto, uma dramatica contradicdo existe entre a
maneira em que a natureza toma conta do nascimento e do
desenvolvimento independente inicial de wuma espécie, e
posteriormente, da sua luta pela sobrevivéncia. Esta espantosa
contradi¢do na maneira em que o mundo é governado, que existe
em todos os niveis da vida, tem cativado as mentes humanas
desde os tempos antigos e gerou diversas teorias:

Evolucao: Esta teoria ndo considera necessario explicar a
contradicido mencionada acima. O Criador criou o mundo e
domina sobre todas as coisas. Ele é insensivel, incapaz de pensar,

e cria as espécies de acordo com as leis fisicas. As espécies criadas
desenvolvem-se em conformidade com a evolugdo, ou seja, em
conformidade com as rigidas leis de sobrevivéncia. Esta teoria
refere-se ao Criador como sendo a “natureza”, assim enfatizando
sua insensibilidade.

Dualismo: Sendo que a surpreendente sabedoria da
natureza excede em muito a habilidade da humanidade, é
impossivel predizer e planejar futuros organismos sem retro
informacdo. O doador (a natureza) deve também possuir
intelecto, memoria e sentimentos. De fato, ninguém pode afirmar
que todo nivel da natureza seja controlado por mero acaso.

Esta teoria tem levado a conclusdo que duas forcas existem,
positiva e negativa, e que ambas as forcas possuem intelecto e
sentimentos. Assim, estas forcas sdo capazes de dotar todas as
coisas que criam com tais faculdades. O desenvolvimento desta
teoria tem conduzido a criacdo de diversas outras teorias.

Politeismo: A analise das ac¢des da natureza e a divisao
destas forcas de acordo com suas caracteristicas trouxeram a tona
religides (tais como as da Grécia Antiga) que possuiam uma
assembléia de divindades, cada uma governada por certa forca.

Auséncia de governo: Com o surgimento de instrumentos
precisos e novos métodos, a pesquisa recentemente descobriu

27



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

uma estreita conexdo entre todas as partes do mundo. Assim
entao, a teoria sobre uma variedade de forcas foi descartada e foi
reposta com a hipétese sobre uma forca sabia e unificada que guia
o mundo. No entanto, devido a insignificancia da humanidade,
comparada a grandeza desta forca, nés estamos abandonados.

Alids, a humanidade continua a sofrer a despeito das
numerosas teorias sobre a criacdo do mundo e seu governo. Nao
da para compreender porque a natureza é tao gentil no ventre da
mae e durante a tenra infancia, e tdo cruel na fase adulta, quando
nds aparentemente precisamos de sua ajuda ainda mais. Uma
questdo surge: Nao somos nds a razao da crueldade da natureza
em relacdo ao mundo?

Todas as agOes da natureza estao interconectadas; assim, ao
violar suas leis, n6és desequilibramos o sistema inteiro. Né&o
importa se falamos da natureza como um guia sem propodsito e
coracdo, ou como um Criador com um plano, objetivo, e
sabedoria. NoOs existimos em um mundo com certas leis, e ao
viola-las somos punidos com um ambiente e uma sociedade
corrompidos, e com nossa propria corrupcao. Além disso, por
serem as leis da natureza interconectadas, ao quebrarmos uma
delas podemos causar sobre nés uma inesperada e severa
turbuléncia provinda de uma diferente direcao.

A natureza, ou o Criador (que na verdade sdao o mesmo),
nos influencia através de certas leis, as quais somos obrigados a
considerar como objetivas e compulsorias, e entdo segui-las. Nos
precisamos entender as leis da natureza, porque a negligéncia em
segui-las é a causa de todos os nossos sofrimentos.

E de conhecimento comum que os humanos sio seres
sociais. N6s ndo podemos sobreviver sem a ajuda dos outros na
sociedade. Assim, alguém que subitamente decide se isolar da
sociedade serd sujeito a uma vida de sofrimento, pois a pessoa
ndo podera suprir as necessidades dele ou dela.

28



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A natureza nos obriga a viver entre outros como nods, e ao
nos relacionar com eles, executar duas operagoes: receber todas as
coisas necessarias da sociedade, e, dar a sociedade o produto de
nosso trabalho. A violacdo de qualquer uma dessas duas regras
perturba o equilibrio da sociedade e, assim entdo, merece o
castigo da sociedade.

No caso de excessiva recepgdo (como o roubo), a penalidade
da sociedade ocorre imediatamente. J&, se uma pessoa se recusa a
servir a sociedade, a punigdo, como regra, ou nao ocorrera por
completo ou néo estara diretamente relacionada a transgressao. E
por isso que a condigdo, que obriga alguém a prestar um servico a
sociedade, é normalmente ignorada. A natureza, no entanto, age
como um juiz imparcial e pune a humanidade de acordo com seu
desenvolvimento.

A Cabala mantém que a seqiiéncia de geragdes no mundo é
meramente a aparicdo e desaparicdo de corpos baseados em
proteinas, enquanto a alma que preenche o “eu” muda sua
roupagem sem desaparecer. A circulacdo do constante e limitado
ndamero de almas, a descida delas ao nosso mundo e a aparicdo
em Nnovos corpos, nos prové com novas geragdes de pessoas.
Assim entdo, com relagdo as almas, todas as geragdes, da primeira
até a ualtima, sdao consideradas uma s6 geracdo. Nao importa
quantas vezes cada alma entra e sai de diversos corpos. Para
efeitos de comparacdo, a morte do corpo nado tem efeito algum
sobre a alma, da mesma forma que as unhas ou fios de cabelo
cortados ndo tém efeito algum sobre a vida de um corpo.

Ao criar os mundos e ao da-los para nés, o Criador
estabeleceu um objetivo diante de nés: alcancar Seu nivel e fundir-
se a Ele ao ascender pelos mundos que Ele construiu. A questdo é,
deve a humanidade sentir-se obrigada a realizar a vontade Dele?

A Cabala revela uma imagem completa e ampliada do
controle do Criador sobre nds. Assim, espontaneamente ou
pressionados pelo sofrimento, nesta vida ou em uma préxima,

29



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

influenciados por fatores fisicos, sociais e econdmicos, cada um de
nos, toda a humanidade, ird aceitar o propdsito da Criagdo como
seu objetivo de vida.

No fim, todos atingirdo um s6 objetivo. A tnica diferenca
estdi no caminho: uma pessoa que voluntariamente e
conscientemente avanca em direcdo ao objetivo ganha duas vezes:
economiza tempo, e experimenta o deleite da fusdo com o Criador
ao invés do sofrimento.

A gravidade da situacdo estd no fato de que a humanidade
sequer imagina as calamidades que se encontram diante dela. O
objetivo foi definido e as leis do universo sdo invaridveis.
Sofrimentos pessoais do cotidiano e constantes catastrofes globais
estdo fazendo cada um de nds se aperceber da necessidade da
observancia da lei do Criador - anular o egoismo e a inveja e no
lugar disso desenvolver a compaixao, o auxilio matuo e o amor.

30



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

CAPITULO5
LIVRE ARBITRIO

O conceito de liberdade determina nossa vida inteira.
Animais em cativeiro normalmente desenvolvem satde precaria e
podem até morrer - um claro sinal de que a natureza discorda de
qualquer tipo de subjugacdo. Nao é por acaso que por séculos a
humanidade se engajou em batalhas e derramamentos de sangue
para obter certa medida de liberdade.

Ainda assim, nés temos uma idéia um tanto vaga sobre a
liberdade e a independéncia. N6s assumimos que cada um possui
uma necessidade interior por liberdade e independéncia, e que
ambas estdo disponiveis a nés a vontade. Mas, se examinarmos
nossas acdes cuidadosamente, descobriremos que agimos

compulsoriamente e que ndo temos nenhum livre arbitrio.

Tal afirmacdo requer uma explicacdo: Externamente, um ser
humano é guiado por duas rédeas: o prazer ou a dor (também
definidos como “a felicidade” ou “o sofrimento”).

Os animais ndo tém livre arbitrio. A vantagem da
humanidade sobre os animais é que, as pessoas conscientemente
preferem suportar a dor se acreditam que o prazer as aguarda no
final. Assim, uma pessoa doente concorda com uma operacdo
dolorosa, confiando que isto ird melhorar a satde dele ou dela.

No entanto, esta escolha é apenas um célculo pragmatico no
qual alguém compara o prazer futuro a dor atual. Em outras
palavras, este calculo é uma simples operagao matemaética na qual
a quantidade de sofrimento é subtraida do futuro prazer, e a
diferenca determina a escolha. Se o prazer alcancado é menor que
o prazer previsto, a pessoa sofre, ao invés de sentir-se alegre.

A forca de atracdo ao prazer e retragao a dor € a tnica forga
que controla os humanos, animais, e até os vegetais. Todas as
criaturas vivas em todos os estdgios e niveis de vida sao
governadas por ela; assim, neste aspecto ndo ha diferenca entre
elas, porque o livre arbitrio ndo depende da inteligéncia.

31



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Além do mais, até mesmo a selecdo do tipo de prazer é
obrigatéria e ndo depende do livre arbitrio de ninguém. Ao
contrario, nossas escolhas sdo ditadas pelas normas e gostos da
sociedade, e ndo pelo nosso livre arbitrio. O que acontece é que,
nao existe individuo independente que tenha sua propria
liberdade de acao.

As pessoas que acreditam no Governo Superior esperam
recompensa ou punicdo no mundo vindouro por suas agdes. Os
ateus esperam por isto neste mundo. Por esperarem recompensa
ou punicdo por suas agoes, eles pensam que tém livre arbitrio.

A raiz deste fendmeno encontra-se na lei de causa e efeito
que influencia a natureza como um todo e cada individuo em
particular. Em outras palavras, todos os quatro tipos de Criacdo -
inanimado, vegetativo, animal e humano - sdo continuamente
influenciados pela lei da causalidade e do propésito. Cada um de
seus estados é determinado pela influéncia de causas externas que
visam um objetivo predeterminado escolhido por estas, que é o
estado futuro.

Todo objeto no mundo esta constantemente desenvolvendo-
se. Isto implica que todo objeto constantemente abandona formas
anteriores e adquire novas formas sob a influéncia de quatro
fatores:

1. A Origem :A evolugao que provém de sua prépria natureza
e que é entdo invariavel

2.A evolucdo que modifica sob a influéncia de fatores
externos

3. A evolucio e a transformacao dos fatores externos

O primeiro fator é a origem ou a matéria primdria, sua
forma anterior. Por todo objeto constantemente mudar de forma,
cada forma anterior é definida como “primdria” com relagao a
forma subseqiiente. As propriedades interiores dependem
exclusivamente da origem, que determina a forma subseqtiente, e

32



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

constitui seu fator principal, sua informacgao, gene ou propriedade
individual.

O segundo fator é a ordem do desenvolvimento de causa e
efeito que depende da origem do objeto. Esta ordem ndo muda.
Um exemplo é um grdo de trigo que se deteriora no solo e que,
como resultado, produz um novo rebento. O grao de trigo perde
sua forma original, o que significa que ele completamente
desaparece e adquire uma nova forma de rebento, que ira
produzir uma nova forma inicial, um grdo de trigo, assim como
sua origem. Apenas o numero de grdos, e possivelmente sua
qualidade (tamanho e sabor) poderdo mudar. Em outras palavras,
alguém pode observar a ordem de causa e efeito da qual cada
coisa depende na origem do objeto.

O terceiro fator é a conexdao de causa e efeito na matéria
primaria, que muda suas propriedades apds seu contato com
forcas externas. Conseqlientemente, a quantidade e a qualidade
do grao muda porque fatores adicionais (solo, dgua, sol) aparecem
para complementar as propriedades da matéria primaria.

Sendo que a forca da origem prevalece sobre os fatores
adicionais, as mudancas podem modificar a qualidade do grao,
mas ndo a espécie em si, tal como transformar um grao de trigo
em um grao de cevada. Em outras palavras, como o segundo
fator, o terceiro fator é o fator interno do objeto, mas
diferentemente do segundo, pode variar qualitativamente e
quantitativamente.

O quarto fator é a conexdo de causa e efeito entre as forcas
que agem no exterior, como oportunidades, os elementos da
natureza, e os vizinhos. Geralmente, estes quatro fatores, juntos,
influenciam todo objeto.

O primeiro fator (a origem) é fundamental para nés porque
somos criacOes de nossos pais. Como sua progénie, nés (em certo
aspecto) somos suas copias; ou seja, a maioria de todos os
atributos dos pais e avs manifesta-se em seus filhos. Os conceitos
e o conhecimento adquirido pelos ancestrais manifestam-se nos
habitos e propriedades dos descendentes, mesmo num nivel

33



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

inconsciente. As forcas ocultas da hereditariedade conduzem
todas as agdes dos descendentes e sdo passadas de geragdo a
geragao.

Isto da origem a diversas inclinacbes que podem ser
observadas nas pessoas: fé, criticismo, confortos materiais,
mesquinhez, ou modéstia. Nenhuma delas é uma propriedade
adquirida; mas ao invés disso, elas sdo uma heranca de ancestrais
proximos e distantes registrada no cérebro do descendente.

Por nés automaticamente herdarmos as propriedades
adquiridas de nossos ancestrais, estas propriedades assemelham-
se a um grao que perde sua forma no solo. No entanto, algumas
de nossas propriedades adquiridas manifestam-se dentro de nos
de maneira oposta.

Devido a matéria priméria manifestar-se em forgas sem
forma externa, esta matéria pode levar consigo tanto propriedades
positivas como negativas.

Os outros trés fatores nos influenciam também. A ordem
das causas e suas conseqiiéncias que resultam da origem de
alguém (o 2° fator) é invaridvel. Um grdo deteriora-se sob a
influéncia do seu meio e gradualmente muda sua forma até que
um novo grao manifesta-se. Em outras palavras, o primeiro fator
adquire a forma da matéria priméria; a diferenca entre a planta
anterior e seu novo rebento manifesta-se apenas na quantidade e
na qualidade.

Ao vir a este mundo, uma pessoa cai sob a influéncia da
sociedade contra a vontade dele ou dela e adentra no carater e nas
propriedades da sociedade. Assim, as inclinagdes hereditarias de
alguém sao transformadas sob a influéncia da sociedade.

O terceiro fator é baseado na influéncia do meio. Cada um
de n6s sabe como nossos gostos e pontos de vista podem as vezes
se inverter sob a influéncia da sociedade. Nada assim pode
ocorrer nos niveis inanimado, vegetativo, ou animal da natureza;
isto pode apenas acontecer com humanos.

P

O quarto fator é a direta e indireta influéncia de fatores
externos negativos (problemas e ansiedade) que nada tém a ver

34



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

com a ordem consecutiva de desenvolvimento da matéria
primaria.

Todos 0s nossos pensamentos e agdes dependem destes
quatro fatores que ditam nossa vida inteira. Exatamente como o
barro nas maos do oleiro, ndés estamos sob a influéncia destes
quatro fatores. NOs assim entdo vemos que ndo ha liberdade de
desejo, que todas as coisas dependem exclusivamente da
interagao entre esses quatro fatores, e que ndés ndo temos controle
algum. Nenhuma teoria cientifica responde como o espiritual
governa a matéria do interior, e onde ha ou o que faz mediacao
entre o corpo e a alma.

A Cabala diz que tudo o que ja foi criado em todos os
mundos consiste apenas da Luz e do vaso que esta preenche. A
Unica criagdo é o vaso que deseja receber a Luz que vem
diretamente do Criador. Este desejo de receber a Luz que traz
vida e prazer ao vaso é tanto a substdncia espiritual como
corporea, dependendo da intensidade do desejo de cada um.

As diferencas na natureza, a qualidade e a quantidade entre
todos os seres criados, dependem apenas da extensdo de seu
desejo, que é respectivamente preenchido com a Luz que vém do
Criador, doador da vida.

Tudo o que separa um objeto de outro e produz cores,
substancias, ondas, e outros fatores diferenciadores, resultam da
capacidade do desejo de receber e, por conseqiiéncia, da
quantidade de Luz que o preenche. Em outras palavras, um
desejo de tamanho ntiimero “um” tem a forma de um mineral;
diferentes tamanhos de desejos formam liquidos, cores, ou ondas.
Tudo depende da posicdo na escala de desejos, enquanto a
quantidade de Luz que envolve a noés e a todos os mundos € igual
e invariavel.

Agora podemos esclarecer a questdao sobre a liberdade do
individuo. Agora que ja sabemos que um individuo consiste de
um desejo de receber certa quantidade da Luz do Criador, todos
os tragos peculiares aquele desejo dependem exclusivamente da
intensidade deste desejo, da forca que atrai a Luz.

35



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A forca de atragdo que ndés normalmente chamamos de
“ego” nos compele a lutar pela nossa existéncia. Se nos
destruimos um dos desejos ou uma das aspiracdes do ego, nos
negamos a ele a oportunidade de usar seu “vaso” em potencial, o

preenchimento que lhe é dado de direito pelo Criador.

No6s adquirimos todas as nossas idéias através da influéncia
de nosso meio, pois um grao desenvolve-se apenas em seu solo,
no meio que lhe cabe. Assim, a tnica escolha que temos na vida é
a escolha de nossa sociedade, nosso circulo de amigos. Ao mudar
nosso meio, nds necessariamente mudamos nossos pontos de
vista porque um individuo é meramente uma cépia, um produto
de sua sociedade.

As pessoas que entendem isso concluem que ninguém
possui livre arbitrio porque a pessoa é um produto da sociedade e
o pensamento dela ndo conduz seu corpo. Ao invés disso, a
informacao externa é armazenada na memoria de seu cérebro; e
como um espelho, o cérebro meramente reflete tudo o que ocorre
no meio.

Nossa origem é nosso material primario e basico. Nos
herdamos nossas aspiragdes e inclinagdes, e esta heranca é a tnica
coisa que distingue uma pessoa de outra. Cada um é influenciado
de forma diferente pela sociedade; e é por isso que nés nunca
iremos encontrar duas pessoas idénticas.

Saiba que esse material primario é o patrimonio verdadeiro
do individuo, e ninguém deve tentar modifica-lo, porque ao
desenvolver seus tracos singulares uma pessoa torna-se de fato
um individuo.

Assim entdo, uma pessoa que elimina sequer um unico
impulso ou aspiracdo cria um vazio no mundo; este impulso ou
aspiragdo nunca serd repetido em outro corpo. Partindo disto, n6s
vemos que crime as “nacgdes civilizadas” cometem ao forcar sua
cultura sobre outras nagoes e ao destruir seus fundamentos.

Ainda assim, é possivel permitir uma completa liberdade
individual em wuma sociedade? Claramente, para funcionar
normalmente, a sociedade precisa impor suas leis, restricdes e

36



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

normas sobre os individuos. O que ocorre é que a pessoa estd em

uma constante luta contra sua sociedade. Aqui surge um ponto

ainda mais profundo: se a maioria tem o direito de ditar as regras

da sociedade, e as massas sdo sempre menos desenvolvidas que

as pessoas mais desenvolvidas de cada sociedade, isto criaria
regresso ao invés de progresso.

Se uma sociedade estabelece suas leis de acordo com as leis
espirituais, aqueles que as observam ndo perdem uma
oportunidade de fundirem-se ao Criador como individuos. Isto é
porque estas leis sdo as leis naturais do governo sobre o mundo e
a sociedade. Se uma sociedade cria suas proprias leis, que
contradizem as leis da natureza espiritual, aqueles que observam
as leis espirituais irdo alcancar seu maximo desenvolvimento.

De acordo com o governo proposital, nés precisamos
observar as leis da natureza para que os individuos e a sociedade
se desenvolvam na direcao correta. A Cabala nos instrui a tomar
todas as decisdes de acordo com a opinido da sociedade. A Cabala
nos mostra que na vida cotidiana precisamos aceitar a opinido da
maioria, e no desenvolvimento espiritual devemos seguir a
opinido dos individuos mais desenvolvidos.

Esta regra é chamada a “lei natural do governo.” Todas as
regras e leis da ciéncia da Cabala compreendem as leis do
governo natural. Ao se estudar as conexdes entre as leis que
influenciam nosso mundo de Cima para baixo através da Cabala,
torna-se claro que a lei da influéncia da maioria na sociedade
uma lei natural.

37

([N



CAPITULO 6

A ESSENCIA E O PROPOSITO DA
CABALA

Qual ¢é a esséncia da Cabala?

O proposito da Cabala é focado na vida neste mundo ou no mundo

futuro?

Quem se beneficia da Cabala, o Criador ou Suas criaturas?

Os Cabalistas que alcangcam o Criador percebem que ele é
absolutamente gracioso. Explicam que Ele ndo pode causar nem a
mais leve dor a qualquer um que seja no mundo, porque o
egoismo, o desejo de receber para si mesmo, a causa de toda
sensacao desagradavel, é ausente Nele.

Nos afligimos os outros com o exclusivo propodsito de
satisfazer nosso desejo por algo. Se este sentimento ndo tivesse
um dominio constante sobre o homem, ndo haveria fundamento
para o mal no mundo. Por percebermos o Criador como
absolutamente perfeito e completo, a auséncia Nele do desejo de
“obter” indica a auséncia Nele de qualquer mal.

Se este é o caso, entdo Ele deveria aparecer a nés como
absolutamente gracioso, como uma sensagao que nos envolve nos
momentos de alegria, deleite, e realizacdo. No entanto, se tudo
que sentimos vém do Criador, todas Suas criaturas deveriam
sentir apenas a bondade e a graciosidade... E o que n6s sentimos
ao invés disso?!

A natureza inteira consiste de quatro niveis: inanimado,
vegetativo, animal e humano. Cada nivel é submetido a um

38



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

desenvolvimento proposital: crescimento por causa e efeito, lento
e gradual. Isto reflete uma fruta, crescendo em uma arvore, que se
torna atraente e comestivel apenas ao fim de seu
amadurecimento.

Contudo, por quantos estados intermediarios a fruta passou
do comeco ao fim de seu crescimento? Os estados intermediarios
nada revelam sobre a fase final da fruta, quando se torna polpuda
e adocicada. Pelo contrario, o oposto ocorre: assim como é boa a
fruta madura no seu final, da mesma forma ela é amarga e dura
durante seu amadurecimento.

O mesmo ocorre no mundo animal: a capacidade mental de
um animal é limitada na maturidade, mas enquanto ele ainda
cresce, suas limitagdes sdo imperceptiveis comparadas aquelas de
uma crian¢ca humana. Por exemplo, um novilho de um ano de
idade tem todas as propriedades de um touro completamente
adulto. Dai entao, ele praticamente para de se desenvolver, o que
o faz oposto aos seres humanos, que adquirem inteligéncia no
vigor dos anos, mas que sdo totalmente dependentes e dignos de
pena nos primeiros anos de vida.

A diferenca é tdao gritante que, ao observar um novilho
recém-nascido e um bebé recém-nascido, alguém que nao esta
familiarizado com os caminhos de nosso mundo poderia concluir
que nada digno poderia vir de um bebé humano, enquanto um
novilho poderia, no minimo, crescer para ser um novo Napoledo.

Como regra, os estados intermedidrios sdo opostos ao
resultado final. Assim entdo, apenas alguém que conhece o
resultado final ird aceitar e entender a forma desagradavel de um
objeto durante o seu desenvolvimento. E por isso que as pessoas,
quase sempre, tiram conclusdes erroneas ao falharem em perceber
com antecedéncia o resultado final.

39



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

De fato, os caminhos tomados pelo Criador no governo de
nosso mundo sdo propositais e manifestam-se apenas no fim do
desenvolvimento. Em Sua atitude em relacdo a nés, o Criador é
guiado pelo principio do “bem absoluto” sem nenhum vestigio de
maldade; e o propoésito do Seu governo é evidenciado em nosso
desenvolvimento gradativo. No final, nos tornaremos capazes de
receber toda a bondade que ele preparou para néds. Certamente,
este objetivo sera alcancado de acordo com o Seu plano.

Dois caminhos para o desenvolvimento na direcdo correta
sdo preparados para nos:

* Um caminho de sofrimento que nos compele a escapar dele.
No6s nao vemos o objetivo e somos forcados a correr da dor.
Este caminho é chamado de “evolucdo inconsciente,” ou “o
caminho da dor.”

* O caminho do desenvolvimento espiritual consciente, indolor e
veloz, ao se seguir o método Cabalistico, que facilita um rapido
alcance do resultado desejado.

O propoésito de todas as leis de desenvolvimento, ao se usar
o método da Cabala, é o reconhecimento do bem e do mal dentro
de nés e o desenvolvimento do reconhecimento do mal. Ao
observarmos as leis espirituais, podemos se livrar de todo o mal.
Isto é assim porque a diferenca no desenvolvimento da pessoa
cria um reconhecimento do mal mais superficial ou mais
profundo, e um desejo mais poderoso ou menos poderoso de se
livrar dele.

A origem de todo o mal é o nosso egoismo, porque ele é
oposto a natureza do Criador que deseja apenas compartilhar o
bem sobre nés. Por tudo que percebemos como prazeroso vir
exatamente Dele, a proximidade do Criador é percebida como
prazer e, a medida de distanciamento Dele é proporcionalmente
sentida como sofrimento.

40



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Pelo fato do Criador odiar o egoismo, os humanos também
o detestam, dependendo da medida de seu desenvolvimento. As
atitudes em relagdo ao egoismo sao bastante variadas, da
aceitagio do egoismo como normal em uma pessoa ndo
desenvolvida espiritualmente, que o usa sem restricdes (a ponto
de roubar e matar abertamente), passando pelo sentimento de
vergonha de uma pessoa mais desenvolvida, por causa de suas
demonstracdes abertas de egoismo, a verdadeira repulsdo ao
egoismo em um individuo espiritualmente desenvolvido.

Assim, nds concluimos que as respostas as questoes iniciais
sdo as seguintes:

* A esséncia da Cabala estd em habilitar as pessoas a
alcancarem o nivel conclusivo de desenvolvimento,
sem sofrimento e de maneira positiva.

* O proposito da Cabala é atingir o nivel conclusivo, de
acordo com o trabalho espiritual que uma pessoa faz
nela neste mundo.

* A Cabala ndo foi dada aos seres criados para o bem-
estar deles; mas foi dada como uma instrugao para o
auto-aperfeicoamento.

41



CAPITULO 7
DO POSFACIO AO ZOHAR

A Cabala explica que a observancia correta e consistente das
leis espirituais conduz a adesdo com o Criador. Ainda assim, o
que a palavra “adesao” significa? De fato, devido as limita¢des do
tempo, do espago tridimensional, e dos desejos corporais, nossos
pensamentos ndo podem alcancar o Criador. Assim entdo,
enquanto nossos pensamentos estiverem presos a esses limites
ndo poderemos ser objetivos.

Ao transcendermos nossos egos se alteram o desejo de
receber e as definicdes de tempo, espaco e movimento. Eles
adquirem uma dimensdao espiritual. Neste estado, nossos
pensamentos ndo dependem de nosso desejo de receber, e por isso
sdo objetivos.

Como resultado, a Cabala oferece a obtencdo da
equivaléncia de propriedades e agdes com o Criador como um
meio de nos aproximar Dele. E dito: una-se as acdes Dele; seja tao
gracioso, generoso e humilde como Ele é. Mesmo assim, como se
pode ter certeza que as agdes do Criador e o proprio Criador sao a
mesma coisa? Além do mais, por que devo me unir a Ele imitando
Suas acoes?

No mundo material imaginamos a unido, ou adesdo, como
um encurtamento da distdncia entre os corpos, e entendemos
separacdo como o aumento da distancia entre os corpos. No
entanto, o dominio espiritual ndo possui tais conceitos como
tempo, espaco e movimento. E por isso que a equivaléncia de
propriedades entre dois objetos espirituais os aproxima, e a

42



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

diferenca de propriedades os afasta. L4 ndo pode existir adesao ou
separacdo (da maneira em que a adesao e a separacao ocorrem no
espaco) porque o objeto espiritual por si s6 ndo ocupa espago.

Da mesma forma que um machado divide um objeto fisico,
o surgimento de uma nova propriedade em um objeto espiritual o
divide em duas partes. E assim, se a diferenca nas propriedades é
insignificante, entdo os objetos espirituais estdo proximos um do
outro. Quanto maior distingdo houver entre suas propriedades,
mais remotos estardo um do outro. Se eles amam um ao outro
estdo “proximos” espiritualmente, e a distdncia entre suas
“aparéncias corpodreas” é irrelevante. O relacionamento entre eles
é determinado por sua afinidade espiritual.

Se alguém gosta de alguma coisa que ndo é querida por
outra pessoa, a distancia entre eles depende da diferenca de seus
pontos de vista e de suas sensacdes. Eles sdo considerados
completamente opostos se um deles gosta de tudo que o outro
odeia.

Assim, vemos que no mundo espiritual (0 mundo dos
desejos), a similaridade ou diferenca nas aspiragdes, desejos,
idéias e propriedades, fazem o papel de um machado, dividindo o
espiritual em partes. A distdncia entre objetos espirituais é
determinada pelo nivel de incongruéncia entre suas sensagdes e
propriedades.

Assim entdo, ao seguirmos a vontade, os sentimentos e os
pensamentos do Criador, nés O aproximamos. Assim como o
Criador age apenas para o bem de Seus seres criados, nés também
temos que desejar o bem ao nosso préximo e sermos bons com
todos eles. Por existirmos no mundo material, o minimo
necessario para a existéncia do corpo ndo é considerado uma
manifestagdo do egoismo.

43



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Podemos fazer o bem aos outros com absoluta abnegacdo?
Além de tudo, o Criador nos criou como absolutos egoistas que
possuem um desejo de receber prazer. Nao podemos transformar
nossa natureza, e mesmo que sejamos bons uns com 0s outros
iremos conscientemente ou inconscientemente tentar obter
beneficios para ndés mesmos. Sem vermos algum beneficio para
nds, somos incapazes de fazer mesmo o mais desprezivel
movimento para o bem de outro.

De fato, as pessoas sdo ineficientes para mudar sua natureza
de absoluto egoismo, ainda mais para a transformarem em algo
completamente oposto (ser bom sem receber honra, descanso,
fama, satide, ou dinheiro em troca). E por isso que o método de
observancia das leis espirituais através da Cabala foi dado. Nao
h& outro meio pelo qual nossa natureza possa ser mudada.

O corpo e seus Orgdos constituem um tnico todo, e
constantemente trocam sensacdes e informacdo entre si. Por
exemplo, se o corpo sente que uma de suas partes pode melhorar
a condicdo geral do corpo inteiro, aquela parte especifica
imediatamente sente isso e realiza a vontade dele. No caso de
alguma parte do corpo sofrer, o corpo inteiro instantaneamente
sabe disso e tenta melhorar a situacao.

Deste exemplo, pode-se entender o estado do homem, ou
melhor, o estado da alma que atinge a unidade com o Criador.
Antes de vestir-se em um corpo, a alma é claramente um tnico
todo com o Criador. No entanto, logo que se veste em um corpo,
ela separa-se completamente Dele gracas a diferenca entre as
propriedades do Criador e aquelas do corpo.

Isto significa que ao conceder a sensagao de egoismo a alma,
o Criador criou algo além Dele mesmo, porque desejos diferentes
separam os objetos no mundo espiritual. Assim entdo, o objeto (a

44



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

alma) e o egoismo (o corpo) tornam-se partes separadas.
Similarmente, 0 homem estd remoto do Criador, como um 6rgédo
que foi cortado do corpo. Eles estdo tao distantes um do outro a
ponto de o homem completamente nao sentir o Criador. De fato, a
distancia é tao grande que ele pode apenas acreditar Nele, e ndo,
conhecer a Ele.

Assim, se nés atingirmos a unidade com o Criador ao
fazermos nossas propriedades equivalentes as Dele (ou seja,
observando as leis espirituais e transformando o egoismo, que nos
separa do Criador, em altruismo), alcancaremos Seus
pensamentos e desejos. Nos revelamos também os segredos da
Cabala, pois os pensamentos do Criador sdao os segredos do
universo!

Ha duas partes na Cabala: a revelada e a oculta. Ambas
constituem os pensamentos do Criador. A Cabala é como uma
corda lancada do alto para uma pessoa se afogando num mar de
egoismo. Ao observar as leis espirituais, a pessoa se prepara para
o segundo e principal estagio, que é quando aquele que observa e
Aquele que o compele a observar se fundem espiritualmente.

Aqueles que observam as regras espirituais passam por
cinco niveis: Nefesh, Ruach, Neshamah, Chayah, e Yechidah. Cada
nivel consiste de cinco sub-niveis, que por sua vez sdo divididos
em mais cinco sub-niveis. Ao todo, a escada da ascensao
espiritual, ou da aproximacdo do Criador, consiste de 125
degraus. Os cinco degraus principais desta escada sdo chamados
“mundos.” Os seus sub-niveis sdo chamados Partzufim, os quais
consistem de Sefirot.

Todos aqueles que existem em certo mundo espiritual
percebem os objetos naquele mundo e abaixo deles. No entanto,
eles ndo podem sequer imaginar ou sentir coisa alguma de um

45



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

mundo superior. Dessa forma, aquele que alcanca um dos 125
niveis atinge todas as almas que la existem, das passadas, da
presente e das futuras geracdes e permanece la com elas. No6s, que
existimos apenas neste mundo, somos incapazes de imaginar ou
sentir qualquer coisa que exista em outros niveis ou outros
mundos, inclusive aqueles que os habitam.

Os Cabalistas que alcancam certo nivel em seu caminho
rumo ao Criador, podem descrever aquele nivel com expressodes
que apenas pessoas que o atingiram podem entender. Aqueles
que nao atingiram o nivel descrito podem se confundir com tais
descricoes e serem desviados do entendimento correto.

Como foi dito acima, nosso caminho rumo ao Criador é
dividido em 125 niveis/degraus, mas ninguém pode ascender
todos eles antes de completar sua correcao. Ha duas diferencgas
caracteristicas entre todas as geracdes e a tltima, completamente
corrigida:

1. Apenas na ultima geracdo serd possivel atingir todos os
125 niveis.

2. Nas geracdes passadas, apenas umas poucas pessoas
podiam atingir os outros mundos. Na ultima geragao,
todos poderdo ascender através dos niveis espirituais e se
fundir ao Criador.

O termo “ultima geracao” se refere a todas as geracdes
humanas de 1995 em diante, porque, de acordo com O Livro do
Zohar, este foi o tempo em que a humanidade entrou em uma
nova fase - a fase da Correcdo Final. Na Cabala, este periodo é
também chamado de “o tempo da libertagdo,” o tempo em que a
humanidade esta destinada a sair do seu estado mais baixo.

Rashbi e seus discipulos ascenderam todos os 125 niveis. E
por isso que eles puderam escrever O Livro do Zohar, que

46



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

compreende todos os 125 niveis dos mundos. E entdo dito no
Zohar que o livro sera revelado apenas “no fim dos dias,” o que
significa as vésperas do fim da correcdo. Outras geracdes nao
puderam alcangar o fim da correcdo. Assim, elas ndo puderam
entender este livro porque eram incapazes de galgar todos os 125
niveis dos quais o Livro do Zohar é escrito. Em nossa geracao,
podemos todos alcangar o 125° nivel; nesse momento, poderemos
todos entender o Livro do Zohar.

O fato de um Cabalista contemporaneo ter tido sucesso em
comentar completamente o Livro do Zohar é um sinal de que nds
estamos no limiar da dltima geragdo, e que qualquer um pode
entender o Livro do Zohar. De fato, nenhum comentéario sobre o
Livro do Zohar apareceu antes de nosso tempo. Hoje, estéd
disponivel para nés o claro e completo comentario Sulam sobre o
Livro do Zohar, escrito pelo Baal HaSulam, exatamente o que
deveria acontecer na ultima geracao.

No entanto, devemos entender que as agdes espirituais nao
ocorrem da mesma maneira que as acdes fisicas: ou seja, nestas, a
causa e o efeito ndo ocorrem de maneira direta. Em nosso tempo,

o estado espiritual dos mundos estd pronto para a vinda do
Messias (a forca que puxa a Criagdo para fora do egoismo e a
conduz para o altruismo). Ainda assim, isto meramente nos da
uma oportunidade de alcance, enquanto o alcance em si depende
de nds e de nossos niveis espirituais.

Podemos nos unir com o Criador ao igualarmos nossas
propriedades, desejos, e objetivos com os Dele, ao completamente
destruirmos o egoismo e ao realizarmos boas agdes de forma
abnegada. No entanto, uma questdo surge: aonde ird um
completo egoista (alguém incapaz de fazer um movimento
espiritual ou fisico a ndo ser que este ofereca beneficios pessoais)
encontrar forca e motiva¢do para viver para os outros?

47



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A resposta a esta questdo pode ser facilmente compreendida
através de um exemplo da vida:

Imagine uma situagdo na qual vocé de todo coragao deseja
dar um presente a alguém que é importante aos seus olhos,
alguém que vocé ama e respeita. Suponha que esta pessoa aceita
receber seu presente, ou, aceita vir jantar em sua casa.

Mesmo que gaste dinheiro e trabalhe duro para cuidar bem
do convidado importante, vocé se alegrard nisso como se nado
fosse vocé, mas, o convidado que faz a vocé um favor
compartilhando e entretendo vocé, ao consentir em aceitar a sua
oferta. Assim, se pudermos imaginar o Criador como alguém que
respeitamos, nds alegremente agradaremos a Ele.

No6s podemos observar as leis do universo apenas se
percebermos a grandeza do Criador. Assim, ao trabalharmos para
Ele e percebermos Sua grandeza, serd como se recebéssemos Dele.
Mesmo assim, devido aos pensamentos dependerem da influéncia
da sociedade e do ambiente social, tudo que a sociedade honra
torna-se também honrado aos olhos do individuo. Assim, a coisa
mais importante é estar entre o maior nimero possivel de pessoas
que exaltam o Criador.

Se nosso meio nao eleva o Criador ao nivel apropriado, tal
meio ndo nos permitird atingir a espiritualidade. Um estudante
deve se sentir como o0 menor de todos os estudantes. Dessa forma,

o estudante pode absorver os pontos de vista da sociedade, e
neste estado, o estudante considera os pontos de vista da
sociedade importantes. Desta razao vem o ditado, “Adquira um
amigo para vocé.” De fato, quanto mais pessoas me influenciam
com suas opinides, mais diligentemente eu poderei trabalhar em
mim, em corrigir o meu egoismo para sentir o Criador.

48



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

E dito que toda pessoa deve atingir a Raiz, a origem da alma
dele ou dela. Em outras palavras, o objetivo final deve ser a
completa fusdo com o Criador. As propriedades do Criador sdo
designadas como Sefirot. E por isso que, enquanto se estuda as
Sefirot e suas agdes é como se aprendéssemos estas propriedades,
nos fundissemos a elas, nos unissemos com a mente do Criador, e
nos torndssemos um com o Criador.

A importéancia da Cabala provém do fato de que ao estuda-
la, aprendemos como os mundos foram criados e como sdo
governados. Ao estudarmos as agdes e propriedades do Criador,
descobrimos com o que temos de parecer para que nos unamos a
Ele.

49



CAPITULO 8
A LINGUAGEM DA CABALA

Por ser o nosso vocabulédrio limitado pela nossa percepcdo
de mundo, que esta conectada aos conceitos de tempo, espaco, e
movimento, ndo possuimos palavras para expressar ou transmitir
conceitos espirituais. Desenvolvemos todo o nosso vocabulério
através da existéncia neste mundo, e assim, se quisermos usar
palavras deste mundo para dar nome aos fendmenos espirituais,
tais palavras serao inadequadas.

E dificil encontrar palavras para explicar a experiéncia da
espiritualidade a alguém que nunca a sentiu. Mesmo que
queiramos descrever um objeto espiritual temos apenas palavras
terrenas para nomeé-lo. Se mesmo para um tnico conceito nao for
encontrada uma correspondéncia precisa em palavras, o
significado correto da ciéncia inteira serd arruinado. Assim, o
problema do referir-se ao mundo espiritual, sem as palavras ou
linguagem apropriadas para descrevé-lo, permanece sem
resolucao.

Todo objeto e agdo em nosso mundo se originam de um
correspondente no mundo espiritual. Assim entdo, os Cabalistas
encontraram uma maneira confiavel de transmitir a informacao e
o conhecimento aos outros. Eles usam os nomes dos objetos e
acoes (ramos) em nosso mundo material para descrever os objetos
e agOes correspondentes (raizes) no mundo espiritual.

Esta linguagem foi desenvolvida por pessoas que atingiram
os mundos espirituais enquanto ainda viviam em nosso mundo, e
que de forma precisa conheciam estas correspondéncias. Assim,

50



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

os Cabalistas de apropriadamente a chamaram de “a linguagem
dos ramos.”

Disto, podemos entender os nomes estranhos que
encontramos nos livros Cabalisticos, as descricdes de agdes que
percebemos como histdrias esquisitas ou como contos infantis. No

entanto, essa linguagem é bastante exata porque hd uma
correspondéncia precisa e exclusiva entre cada raiz e seu ramo.

Na&o é de se maravilhar que haja tal correspondéncia, pois os
criadores da linguagem dos ramos existiram simultaneamente em
ambos os mundos espiritual e fisico. E por isso que é impossivel
substituir sequer uma tnica palavra e, por mais absurdo que
parega, o ramo corresponde exatamente a raiz.

O que separa os objetos espirituais ndo é o espago, mas sua
incongruéncia e dissimilaridade espiritual de propriedades.
Assim entdo, o nimero de almas, ou seja, de objetos espirituais
separados, determina o namero de pessoas no mundo fisico.

No comeco da Criacdo havia uma tnica alma comum: a Luz
(prazer) e o corpo correspondente (desejo), Adam. Eles estavam
unidos em adesdo com o Criador, e entdo receberam prazer
maximo. A natureza da alma é meramente o desejo de receber
prazer, e a alma era preenchida com prazer de acordo com seu
desejo. No entanto, tendo recebido prazer, a alma sentiu
vergonha. Em nosso mundo, qualquer um que recebe um
presente ou um favor se sente assim.

A medida da sensacdo de vergonha depende do
desenvolvimento espiritual da pessoa. Apenas este sentimento
nos mantém constantemente dentro dos limites e nos compele a
observar as leis da sociedade. A mesma sensacdo é a base de
nossas aspiracgdes por conhecimento, riquezas, reconhecimento da
sociedade, e honra.

51



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Logo que sentiu uma vergonha abrasadora, correspondente
ao prazer recebido, a alma descobriu que o tnico jeito de se livrar
disso era parando de aproveitar o prazer. No entanto, por ser o
desejo do Criador dar prazer a alma, esta concordou em aceitar
este prazer ndo para si mesma, mas apenas por causa do Criador.

Assim como em nosso mundo, quanto mais prazer o filho
recebe da comida, ao “comer para a mamae,” mais prazer ele da
aos pais. Nesta situacdo, a alma deve constantemente controlar a
quantidade de prazer que recebe para que se alegre apenas por
causa do Criador.

No entanto, por ndo poder instantaneamente sobrepujar seu
desejo natural de receber prazer para si mesma (por ser enorme!)
a alma comum foi quebrada em uma miriade de fragmentos
(almas). Estes fragmentos sdo mais faceis de serem trabalhados
para neutralizar o desejo egoista de receber prazer.

Por ndo existirem distancias no mundo espiritual, e por ser a
proximidade determinada pela similaridade de acdes e
pensamentos (afinidade, amor), as almas que recebem “por causa
do Criador” estao préximas Dele porque ambos se alegram, assim
como uma maée e seu filho.

A proximidade é determinada por quanto prazer a alma
recebe por causa do Criador. O desejo de receber age
instintivamente dentro de nés, mas nosso desejo de nos livrar da
vergonha e de nos alegrar por causa do Criador vai surgindo aos
poucos dentro de nds. Assim entdo, o desejo de nos livrar da
vergonha e de nos alegrarmos por causa do Criador requer
esforgos especiais e continuos.

A alma que recebe para si propria é oposta ao Doador em
sua intencdo e agao espiritual. Quanto mais prazer ela recebe de
forma egoista, maior é sua oposicdo ao Criador.

52



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Pelo fato da diferenca nos desejos conduzir alguém para
longe do Criador, mundos diferentes foram criados em niveis
diferentes de distanciamento de nosso mundo. Aqui, a cada parte
da alma comum é dado certo periodo de tempo (o tempo de vida)
e repetidas oportunidades (os ciclos de vida) para a correcao.

Uma pessoa nasce apenas com o desejo de receber prazer
para si propria. Todos nosso desejos “pessoais” se originam do
sistema das forcas impuras. Em outras palavras, estamos
infinitamente distantes do Criador, ndo podemos senti-Lo, e
assim, somos considerados “espiritualmente mortos.”

No entanto, se, enquanto lutando consigo mesma, uma
pessoa adquire o desejo de viver, pensar, e agir apenas por causa
dos outros e do Criador, tal purificacdo da alma permite a esta
pessoa gradualmente se aproximar do Criador até completamente
se fundir com Ele. E conforme alguém se aproxima do Criador,
mais prazer é sentido por ele.

E para esta transformacio da alma que nosso mundo e todos
os mundos espirituais (0os passos no caminho rumo ao Criador)
foram criados. Fundir-se ao Criador é uma tarefa que cada um
precisa realizar enquanto continua vivendo em nosso mundo.

Nosso mundo é o ponto mais distante do Criador - distante
de Suas propriedades. Ao nos livrarmos do desejo egoista de
receber prazer, nos aproximamos Dele e assim ganhamos
duplamente: alegramos-nos recebendo prazer Dele e ao mesmo
tempo, nos alegramos agradando a Ele. Da mesma maneira,
quando eu como a comida da minha mae, eu recebo prazer da
comida e me alegro por dar prazer a ela.

Deve se perceber que, enquanto o prazer egoista tem vida
curta e é limitado pelo tamanho do desejo (nés ndo podemos
jantar duas vezes), uma pessoa pode doar, compartilhar ou

53



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

receber infinitamente por causa dos outros.
Correspondentemente, o prazer que a pessoa recebe € infinito!

Todos os mundos (incluindo nosso mundo) com tudo o que
os habita unem-se no tnico plano do Criador de compartilhar
prazer infinito sobre a alma. Este tinico pensamento, este objetivo,
inclui a Criacdo inteira do comeco ao fim. Todo sofrimento que
sentimos, nosso trabalho em nés mesmos, e a recompensa, sao
determinados apenas por este pensamento.

Apo6s a correcdao individual todas as almas se retnem em
uma alma, como antes. Assim, o prazer recebido por cada alma
ndo apenas dobra devida a recepcao do prazer e ao
contentamento do Criador, mas é multiplicado pelo ntiimero de
almas reunidas.

Até 14, ao trabalhar em si mesmas na ascensdo espiritual os
olhos das pessoas comegam a se abrir e outros mundos tornam-se
visiveis. Assim, enquanto permanecem nesse mundo atingem
todos os mundos. Para elas, a linguagem aparentemente absurda
da Cabala torna-se a linguagem das agdes, pensamentos, e
sensagoes; 0s conceitos que sdo opostos em nosso mundo entdo se
unem na Unica Raiz Superior.

54



CAPITULO 9
DO PREFACIO AO ZOHAR

O Livro do Zohar foi escondido dos nao iniciados desde os
dias de sua criacdo. Agora, as condigdes tornaram-se propicias
para sua abertura ao publico. Para fazer o Zohar acessivel a todo
leitor, precisamos introduzi-lo com algumas explicagdes.

Primeiramente, deve ser notado que tudo que é descrito no
Zohar é uma disposicdo das dez Sefirot: Keter, Chochmah, Binah,
Chessed, Guurah, Tifferet, Netzach, Hod, Yessod, Malchut, e suas
combinag¢des. Da mesma maneira que qualquer pensamento é
expresso com um numero limitado de letras do alfabeto, assim,
sdo as combinagdes das dez Sefirot suficientes para descrever cada
objeto ou agdo espiritual.

No entanto, existem trés limites bem definidos que uma
pessoa deve manter em mente referentes aos quatro niveis de
percepcdo (ou de conhecimento) em nosso mundo: Matéria,
Forma na Matéria, Forma Abstrata, e Esséncia. Estes quatro niveis
de alcance também existem nas dez Sefirot.

O primeiro limite: O Zohar pesquisa apenas a Matéria e a
Forma na Matéria, mas de forma alguma se ocupa com a Forma
Abstrata e a Esséncia.

O segundo limite: Tudo o que foi criado consiste de trés
niveis:
1. O mundo de Ein Sof (o Infinito);
2. O mundo de Atzilut;
3. Os mundos de Beriah, Yetzirah, e Assiyah (BYA).

O Zohar estuda apenas os trés tltimos mundos de BYA. Ele
ndo estuda os mundos de Ein Sof e Atzilut por si proprios, mas
apenas o que os mundos de BYA recebem de Atzilut e Ein Sof.

55



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

O terceiro limite: Cada um dos mundos de BYA consiste de
trés niveis:

* As Dez Sefirot que constituem a parte do Criador em cada
mundo;

 As almas humanas;

* Tudo mais que existe: Mala’achim (anjos), Levushim
(vestimentas), e Heichalot (palacios).

O Livro do Zohar estuda as almas humanas, enquanto os
outros objetos sdo analisados apenas em relagdo as almas
humanas. Nada mais é obtido, além de todos os enganos,
imprecisdes, e desilusdes que sdo resultados da ultrapassagem
destes trés limites.

As seguintes Sefirot correspondem aos quatro mundos ja
mencionados - Atzilut, Beriah, Yetzirah, Assiyah (ABYA):

« A Sefirat (Sefira de) Chochmah corresponde ao mundo de
Atzilut;

A Sefirat Binah corresponde ao mundo de Beriah;

» As seis Sefirot, de Chessed a Yessod, coletivamente chamadas
de Tifferet, correspondem ao mundo de Yetzirah;

» A Sefirat Malchut corresponde ao mundo de Assiyah.

Tudo o que existe acima do mundo de Atzilut refere-se a
Sefirat Keter.

No entanto, cada um dos mundos acima também é dividido
em dez Sefirot. Mesmo o menor objeto em qualquer um dos
mundos é dividido em (ou consiste de) dez Sefirot.

O Zohar relaciona uma cor especifica a cada Sefira (Esquema
2):

* O branco corresponde a Sefirat Chochmah;

» O vermelho corresponde a Sefirat Binah;

56



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

» O verde corresponde a Sefirat Tifferet; e
» O preto corresponde a Sefirat Malchut.

Chochma - Atzilut (Branco)

Binah - Beriah (Vermelho)

Chessed )

Gvurah

Tifferet - Yetzirah  (Verde)

Netzach (Tifferet)

Hod

Yessod J

Malchut - Assiyah  (Preto)
Esquema 2

Mesmo sendo a Luz que preenche as Sefirot incolor, os
receptores a véem com sua nuance correspondente. Assim, em
todos os cinco mundos (de Ein Sof até o nosso mundo), a Luz que
emana do Criador é uma substancia absolutamente incolor e
imperceptivel. Apenas apds atravessar os mundos e as Sefirot,
como se atravessassem filtros coloridos, a percebemos tendo certa
cor e intensidade dependendo do nivel da alma que recebe a Luz.

Por exemplo, o mundo de Atzilut conduz a Luz sem a
colorir em nada, porque este mundo tem propriedades similares
aquelas da Luz. E por isso que a cor da Luz do mundo de Atzilut é
definida como branca. As propriedades dos outros mundos
diferem das propriedades da Luz; assim, cada um deles a afeta de
acordo com sua proximidade com a Luz.

Se compararmos a Luz branca ao papel, a mensagem escrita
nele apresenta a informacao, e a cor da escrita se coloca contra o

57



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

fundo branco. Da mesma forma, ao percebermos o vermelho, o
verde, e o preto, podemos perceber a Luz.

O mundo de Atzilut (Sefirat Chochmah) é o fundo branco do
livro, assim, ndo podemos concebé-lo. No entanto, Binah (o
mundo de Beriah), Tifferet (Yetzirah), e Malchut (Assiyah) que
respectivamente correspondem ao vermelho, verde, e preto, nos
concedem informacao baseada em suas combinacodes, interagoes, e
reacOes a Luz que passa do mundo de Atzilut ao nosso mundo.

pa

Deste modo, é como se os mundos de Beriah, Yetzirah, e
Assiyah formassem coberturas concéntricas do mundo de Atzilut.
Agora, olhemos para dentro dos quatro tipos de conhecimento de
um objeto - Matéria, Forma na Matéria, Forma Abstrata, e
Esséncia.

Suponha que o objeto seja uma pessoa falsa:
« A Matéria é o corpo da pessoa;
« A Forma na Matéria é o atributo da falsidade;

« A Forma Abstrata é a falsidade, s6 que percebida
independentemente da Matéria;

« A Esséncia da pessoa (que é absolutamente inconcebivel
quando separada do corpo).

Néao podemos imaginar a Esséncia por si s6 com nossos
6rgdos sensoriais, mesmo quando auxiliados por alguma fantasia.
Podemos apenas conhecer as acdes e reacdes a realidade
circundante, e as diversas intera¢des com a Esséncia. Por exemplo,
quando examinamos um objeto, o olho ndo percebe o objeto em si,
mas sua interacdo com a luz, ou melhor, a interaciao da luz com o
olho. Nosso sentido da audicdo ndo percebe o som, mas a
interacao da onda com nosso sentido da audicdao. Nosso sentido
da gustagdo ndo percebe o objeto em si, mas a interacdo da saliva,
da extremidade dos nervos, e das glandulas com um objeto.

58



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Todas nossas sensagdes revelam apenas as interagdes com as
reacoes da Esséncia, ndo a Esséncia em si. Até o nosso sentido do
tato, que nos prové com a informagao da rigidez e da temperatura
de um objeto, ndo revela o objeto em si mas, nos permite apenas
julga-lo baseados em nossa reacdo ao toque e a sensagao do
objeto.

Assim, o maximo conhecimento do mundo consiste em
investigar como a Esséncia nos influencia. No entanto, visto que
mesmo em nossas mais extraordindrias fantasias ndo podermos
imaginar a Esséncia sem té-la sentido ao menos uma vez, em nos
falta a imagem mental e o desejo de a investigarmos.

Além do mais, ndo podemos sequer conhecer a nés mesmos,
nossa propria Esséncia. Ao perceber a mim mesmo como um
objeto que ocupa um lugar, uma forma, com temperatura, e
habilidade de pensar, eu percebo os resultados das acoes de minha
Esséncia, ndo a Esséncia em si. NoOs recebemos a idéia mais
completa em nosso mundo com o primeiro tipo de conhecimento
- a Matéria. Esta informacdo é quase suficiente para nossa
existéncia e interacdo com o mundo que nos cerca.

Recebemos o segundo tipo de conhecimento, a Forma na
Matéria, apds investigarmos a natureza que nos cerca usando
nossos sentidos. A evolucdo deste tipo de conhecimento levou a
criagdo da ciéncia, sobre a qual nés nos baseamos profundamente
em todas as situacOes na vida. Este nivel de conhecimento do
mundo é também praticamente suficiente para os humanos.

O terceiro tipo de conhecimento, a Forma Abstrata, seria
possivel se pudéssemos observar a forma enquanto separada da
matéria, ao invés de vestida na matéria. No entanto, uma forma
pode ser apenas separada da matéria na imaginacdo de alguém
(por exemplo, a falsidade como uma nogao abstrata, desconexa de
uma pessoa).

59



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Ainda assim, como regra, a investigacao de uma forma que
estd desconexa da matéria, em sua forma abstrata, ndo produz
resultados confidveis, e ndo é confirmada de fato. E isto é ainda
pior quando se investiga formas que nunca foram vestidas na
matéria!

Assim, vemos que dos quatro tipos de conhecimento de um
objeto, sua Esséncia é totalmente imperceptivel, e sua Forma
Abstrata é conhecida incorretamente. Apenas a matéria e sua
forma, quando analisada em conjunto com a matéria, produzem
dados verdadeiros e suficientes sobre o objeto investigado.

Nos mundos espirituais de BYA todo objeto é atingido
apenas em sua matéria e forma. As cores (vermelho, verde, e
preto) nestes mundos constituem a matéria, e nés a atingimos
sobre o fundo branco do mundo de Atzilut. Os leitores ao
estudarem O Zohar devem se lembrar da necessidade de se
limitarem a esses dois tipos de investigacao disponiveis a nos.

Como mencionado anteriormente, todas as Sefirot sdo
subdivididas em quatro niveis de conhecimento. Assim, a Sefirat
Chochmah constitui a Forma, e Binah, Tifferet, e Malchut constituem
a Matéria vestida na Forma.

Apenas as Sefirot Binah, Tifferet, e Malchut sdao examinadas
no Zohar. O livro nado se preocupa em examinar a forma separada
da matéria, ainda menos a Esséncia - a parte do Criador (Ein Sof)
que anima cada parte da Criagao.

As Sefirot Binah, Tifferet, e Malchut no mundo de Atzilut estao
disponiveis a nossa investigacdo, enquanto as Sefirot Keter e
Chochmah, mesmo no fim do mundo de Assiyah estdo
indisponiveis a nos.

Tudo o que existe em cada mundo é dividido em quatro
niveis: Inanimado, Vegetativo, Animal, e Humano. Estes
correspondem aos quatro niveis de desejo. De forma similar, cada
objeto consiste de quatro subniveis de desejo:

60



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

« A aspiracdo pela sustentacdo de sua existéncia corresponde
ao nivel inanimado de desenvolvimento.

» A aspiragdo pela fartura (riqueza) corresponde ao nivel
vegetativo de desenvolvimento.

* A aspiragdo por poder, fama, e honra corresponde ao nivel
animal de desenvolvimento.

« E a aspiracdo por conhecimento corresponde ao nivel
humano.

Assim, percebemos que recebemos a primeira parte do
desejo - pelo que é necessdrio e por prazeres animais - de um
nivel inferior ao nosso. Satisfazemos os desejos por riqueza, poder
e honra através de outras pessoas. Os desejos por educagdo e
conhecimento sdo encontrados através de objetos superiores.

Todos os mundos espirituais se assemelham um ao outro,
diferenciando-se apenas em seus niveis. Desta forma, os niveis
inanimado, vegetativo, animal e humano no mundo de Beriah se
projetam nos niveis inanimado, vegetativo, animal e humano
correspondentes no mundo de Yetzirah. Por sua vez, estes niveis
do mundo de Yetzirah tornam-se impressos nos niveis
correspondentes do mundo de Assiyah e assim também descem
sobre o nosso mundo.

* O nivel inanimado nos mundos espirituais é chamado
Heichalot;

* O nivel vegetativo é chamado Levushim;
* O nivel animal é chamado Mala’achim;

e O nivel humano é chamado “almas humanas” em um
mundo especifico.

As dez Sefirot em cada mundo sdo consideradas as partes do
Criador nele. As almas humanas em cada mundo sao seu centro e
recebem seu sustento dos outros niveis.

61



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Aqueles que estudam O Zohar devem constantemente ter
em mente que todos os objetos sdo vistos apenas em relacdo a
interacdo deles em um determinado mundo. Toda a investigagao
se concentra no estudo da alma humana e do que entra em
contato com ela.

Pelo Zohar estudar apenas as almas que estdo vestidas em
corpos deste mundo, Ein Sof é também estudado apenas nesse
aspecto. Em outras palavras, o livro investiga a influéncia, o
programa, e o desejo de Ein Sof com relacdo a nés, mas ndo com
relacdo a quaisquer outros objetos em outros mundos.

O programa inteiro da Criagdo do comego ao fim esta
incluido em Ein Sof, e os mundos de Beriah, Yetzirah, Assiyah,
assim como nosso mundo, constituem a realizacao, de fato, desse
programa.

Assim entdo, todas as acdOes em todos os mundos sdao
conseqiiéncias da execugdo do programa que tem sua raiz em Ein
Sof, e de 1a elas descem ao mundo Atzilut e se quebram em
subprogramas distintos. Elas vém para baixo em uma ordem
definida através dos mundos, chegando ao nosso mundo na
forma de governo geral e governo individual.

As almas humanas sdo originadas no mundo de Beriah. E
por isso que, a partir deste mundo, alguém pode investigar a
dependéncia e a conexao delas com relacdo a Ein Sof. As dez
Sefirot em cada um dos mundos de BYA recebem
correspondentemente, das dez Sefirot do mundo de Atzilut, o
programa, o método e o prazo estabelecido para a conclusao de
cada uma de suas partes.

Pelo fato de no mundo de Atzilut o plano da Criagao existir
como um programa, a Luz de Ein Sof que passa através de Atzilut
permanece incolor. Toda a informagao que obtemos é baseada nas
infindaveis transformagdes da Luz, que revela as cores de Beriah,
Yetzirah, e Assiyah a nos.

62



CAPITULO 10
DA INTRODUCAO AO ZOHAR

Para entendermos, no minimo, um pouco sobre a natureza
que nos circunda e sobre nds mesmos, temos de ter uma clara
idéia do propésito da Criacdo e de seu estado final, pois, os
estados intermedidrios sao ilusérios. Os Cabalistas afirmam que o
proposito da Criacdo é trazer aos seres criados o prazer maximo.
Por esta razdo o Criador criou as almas, o “desejo de receber
prazer.” E por Ele ter desejado sacia-las completamente com
prazer, Ele criou um enorme desejo de receber, exatamente
compativel com Sua vontade de dar prazer.

Assim, a alma é o desejo de receber prazer. De acordo com
este desejo, a alma recebe prazer do Criador. A quantidade de
prazer recebido pode ser medida pelo grau de desejo de recebé-lo.

Tudo o que existe ou é relativo ao Criador ou a Sua Criagao.
Antes da criagao do desejo de receber prazer, ou seja, das almas,
apenas o desejo de doar do Criador existia. Assim, de acordo com
Seu desejo, o desejo de doar criou uma quantidade igual de desejo
de receber; no entanto, esta era oposta em sua propriedade.

Conseqiientemente, o desejo de receber prazer é a tnica
coisa que foi criada e que existe além do Criador. Além do mais,
este desejo é o material de todos 0s mundos e de todos os objetos
que os habitam. E o prazer que emana do Criador vitaliza e
governa tudo isso.

No mundo espiritual, a discrepancia entre propriedades e
desejos separa dois objetos espirituais, os movendo um para longe
do outro exatamente como dois objetos terrestres separados pela
distancia. Em nosso mundo, se duas pessoas amam e odeiam as
mesmas coisas, ou seja, se suas preferéncias coincidem, dizemos
que sdo préximas uma a outra.

63



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Se suas preferéncias e pontos de vista sao diferentes, seu
distanciamento é proporcional as diferencas entre suas
preferéncias e pontos de vista. A afinidade entre as pessoas é
determinada pela proximidade “espiritual”, e ndo pela distdncia
fisica. Aqueles que se amam aderem-se um ao outro e fundem-se,
enquanto aqueles que se odeiam sdo espiritualmente distantes
como dois polos.

O desejo de receber prazer: A alma esta infinitamente
distante do Criador porque é oposta ao desejo de dar prazer do
Criador. Para consertar este distanciamento das almas do Criador,
todos os mundos foram criados e divididos em dois sistemas
antagonicos: os quatro mundos de ABYA da Luz, opostos aos
quatro mundos de ABYA da escuridao.

A diferenca entre o sistema dos mundos da Luz e o sistema
dos mundos escuros esta apenas no fato da propriedade distintiva
do primeiro, dos mundos da Luz, ser a doagdo de prazer, e a
propriedade distintiva do segundo, dos mundos escuros, ser a
recepgao de prazer. Em outras palavras, o desejo inicial de receber
prazer foi dividido em duas partes: uma permaneceu a mesma em
suas propriedades (de recepcdao), enquanto a outra adquiriu os
atributos do Criador, ou seja, aproximou-se Dele, fundiu-se com
Ele.

Posteriormente, o0s mundos foram transformados,
descendendo até nosso mundo, ou seja, até o lugar onde os
humanos existem como sistemas de “corpo e alma.” O corpo é o
desejo de receber prazer que descendeu inalterado através dos
mundos de ABYA escuros, que é o desejo de receber prazer para si
mesmo - 0 egoismo.

Assim, a pessoa nasce egoista e continua a existir sob a
influéncia deste sistema até que ele ou ela comece a observar as
leis espirituais e a dar alegria ao Criador. Assim fazendo, a pessoa
gradualmente se purifica do egoismo (o desejo de receber para si
mesma) e adquire o desejo de receber prazer para o Criador.

64



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Assim a alma descende através de todo o sistema dos mundos da
Luz e se veste em um corpo.

Aqui comeca um periodo de corre¢do que continua até que
todo o egoismo seja transformado em altruismo (no desejo de
receber prazer apenas para o Criador).

Desta maneira, as propriedades da pessoa tornam-se
igualadas aquelas do Criador, porque a recepcdo por causa de
outro ndo é considerada recep¢do, mas doacdo. Pelo fato da
equivaléncia de propriedades significar fusao, ou adesao, a pessoa
recebe automaticamente tudo o que foi preparado para ele ou ela
no plano da Criacao.

A separagdo do divinamente criado desejo egoista de
receber prazer em duas partes (em corpo e alma), pelos sistemas
de ABYA, nos permite transforma-lo em um desejo de receber
prazer para o Criador. Desta forma, podemos tanto receber tudo o
que foi preparado para noés, de acordo com o plano da Criagdo,
como também tornarmo-nos dignos de nos fundir a Ele.

Este é considerado o propdsito méximo da Criagdo. Neste
ponto, a necessidade do sistema da escuriddo de ABYA
desaparece e cessa sua existéncia. O trabalho destinado a levar
6.000 anos (o tempo que leva para transformar o egoismo no
desejo de receber prazer para o Criador) é de fato efetuado por
cada pessoa durante seu tempo de vida e por todas as geragdes
combinadas. Cada um precisa continuar a reencarnar até que o
trabalho seja completado. A existéncia do sistema escuro de ABYA
é necessdria apenas para a criacdo do corpo, para que ao corrigir
seu egoismo, a pessoa adquira uma segunda natureza, divina.

No entanto, se o egoismo (o desejo de receber apenas para si
proprio) é tao vil, como ele pode surgir no pensamento do
Criador? A resposta é simples: por ndo existir tempo no mundo
espiritual, o estado final da Criacdo surgiu simultaneamente com

65



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

o plano da Criagao. Isto é assim porque nos mundos espirituais o
passado, o presente e o futuro se fundem em um tnico todo.

Assim entdo, o desejo egoista de receber, a resultante
oposicdo de propriedades, e o afastamento do Criador, nunca
existiram no mundo espiritual. Do comeco da Criacao ao seu fim,
a alma passa por trés estados. O primeiro estado é definitivo; ele
ja existe junto ao Criador devido a similaridade de propriedades.

O segundo estado é a nossa realidade, onde o egoismo
(dividido em corpo e alma pelos dois sistemas de ABYA) é
transformado em altruismo durante 6.000 anos. Durante este
periodo, apenas as almas passam por correcdo. O egoismo,
inerente a elas por influéncia do corpo, é destruido, e o altruismo,
inerente a elas por natureza, é adquirido.

Até mesmo as almas dos justos nao alcangam o Gan Eden (O
Jardim do Eden - certo nivel no sistema dos Mundos de ABYA da
Luz) antes que todo o egoismo seja destruido e apodreca na
“terra” (Malchut do mundo de Assiyah).

O terceiro estado é o estado das almas corrigidas apos a
“ressurreicio dos mortos,” apds a correcio dos “corpos.” E a
situacdo quando o egoismo, inerente ao corpo, transforma-se em
altruismo e o corpo torna-se merecedor de receber todo o deleite
que o Criador preparou para ele. Ao mesmo tempo, o corpo
funde-se ao Criador devido a equivaléncia de suas qualidades. Ao
assim fazer, agrada o Criador, porque a unificagdo com o Criador
é o verdadeiro prazer.

Ao olharmos de perto para esses trés estados, descobriremos
que cada um deles necessita do surgimento do outro. Ao mesmo
tempo, a exclusdo de um deles resultara na anulacao dos outros.

Por exemplo, se o terceiro e ultimo estado ndo tivesse
surgido, o primeiro ndo teria surgido também. Isto é assim porque

este apenas veio a existéncia porque o terceiro estado existe, o
qual ja esta presente no primeiro estado. Toda perfeicdo do

66



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

primeiro estado é determinada pela projecdao do futuro estado no
presente. Sem a existéncia do estado futuro, o estado presente
seria anulado também. Isto ocorre assim porque ndo existe tempo
na espiritualidade, apenas situagdes alterando-se.

Anterior ao comeco da Criacao, no Pensamento da Criacao,
o objetivo foi projetado como definitivo e existente, e é ai que a
Criacdo iniciou-se. Assim, o primeiro e o segundo estado sdo
mantidos pelo terceiro e ultimo estado. Falando de forma geral,
de maneira contréria as nossas agdes neste mundo, toda acao na
espiritualidade comeca com a designacdo do estado final em
potencial, seguida pela acdo que de fato o realiza.

Assim, o futuro necessita da existéncia do presente. E se
alguma coisa desapareceu do segundo estado (o trabalho na
autocorrecdo), como poderia o terceiro, o estado corrigido (que
necessita do anterior) ter aparecido? Da mesma maneira, o
primeiro estado onde a perfeicao ja existe gragas ao futuro terceiro
estado, necessita da existéncia e da conclusao tanto do segundo
como do terceiro estado.

Contudo, se o terceiro estado ja existe (mesmo que ndo
exista nas nossas percepcdes) e, de acordo com o plano do

Criador, somos obrigados a alcangéd-lo, entdo, onde estd nossa
liberdade de escolha?

Percebe-se do que foi dito acima que mesmo que sejamos
obrigados a alcangar o objetivo definido, existem duas maneiras
de fazer isto, de passar do primeiro para o terceiro estado:

* A primeira maneira é espontdnea; inclui uma observancia
consciente das regras prescritas pela Cabala;

* A segunda é o caminho do sofrimento, porque o sofrimento
pode purificar o corpo do egoismo, for¢cando-o a alcangar o
altruismo e assim fundir-se com o Criador.

A tnica diferenca entre estes dois caminhos é que o
primeiro é mais curto. Apesar de tudo, o segundo, ou seja, o

67



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

caminho do sofrimento, ainda nos traz de volta ao primeiro. Em
qualquer evento, tudo estd interconectado e necessita
mutuamente de todos nossos estados, do comeco da Criacdo ao
seu fim. Por sermos corrompidos e malignos, precisamos nos
tornar perfeitos como nosso Criador. De fato, alguém perfeito
como Ele nao pode criar a imperfeicao.

Agora, entendemos que o corpo que possuimos nao é nosso
corpo de verdade. De fato, nosso verdadeiro corpo, perfeito e
imortal, existe no primeiro e terceiro estado. Em nosso atual (no
segundo) estado, é deliberadamente dado a nés um corpo vil,
corrupto, imperfeito, e completamente egoista que é separado do
Criador pela diferenca nos desejos. N6s recebemos este corpo
especificamente para o proposito de corrigi-lo, e receberemos um
corpo imortal em seu lugar, quando alcancarmos o terceiro
estado. Apenas em nosso estado presente podemos completar o
trabalho.

No entanto, alguém pode dizer que no segundo estado
existimos também em absoluta perfeicdo. Isto é assim porque
nosso corpo (o desejo de receber prazer, o egoismo), que vai
morrendo a cada dia que passa, ndo cria obstadculos para que
alcancemos o estado desejado. Ha apenas um obstaculo: o tempo
necessdrio para sua total eliminacdo e recepgdo de um corpo
perfeito e eterno em seu lugar, ou seja, o desejo altruista.

Ainda assim, como poderia um universo imperfeito, ou seja,
nds e nossa sociedade com suas vis inclinagdes, emergir de um
Criador perfeito? A resposta é: nosso corpo passageiro, o universo
inteiro, e a humanidade em sua forma presente ndao foram
incluidos no propésito do Criador. Ele considera que nos ja
existimos em nosso estado final. Tudo o que é temporario (como o
corpo com seu egoismo) meramente facilita nossa ascensao
espiritual ao trabalharmos em n6s mesmos.

Todos os outros seres criados habitando este mundo
ascendem e descendem espiritualmente conosco e, junto conosco

68



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

eles atingem a perfeicdo. Pelo terceiro estado afetar o primeiro,
somos destinados a alcancar o objetivo definido por dois meios: o
desenvolvimento espiritual voluntario ou por passar pelo
sofrimento, que afeta apenas nossos corpos.

Acontece que o egoismo foi criado apenas para ser
exterminado do mundo e ser transformado em altruismo. O
sofrimento mostra-nos qudo insignificante o corpo é, para revelar
sua transitoriedade e falta de valor.

Quando cada um no mundo decidir erradicar o egoismo e
pensar sobre o outro e ndo sobre si proprio, todas as preocupacgdes
irdo desaparecer e todo mundo ird certamente viver uma vida
calma, saudavel e feliz, porque cada um ira estar confiante no fato
de que seu bem-estar estara assegurado.

Mas, enquanto estivermos presos ao egoismo, ndo havera
salvacao do sofrimento que constantemente assola a humanidade.
Ao contrério, o Criador envia estes sofrimentos com o propdsito
de nos conduzir a decidirmos pelo caminho oferecido pela
Cabala, o caminho do amor e do cuidado pelo préximo.

Assim entdo, a Cabala considera as instrugdes que se
referem aos relacionamentos interpessoais mais importantes que
nossos deveres para com o Criador. Isto acontece porque os
deveres sociais nos conduzem a um exterminio mais veloz do
egoismo.

Mesmo que nao tenhamos alcancado o terceiro estado, isto
de forma alguma nos diminui, porque é meramente uma questao
de tempo. J& podemos sentir o futuro agora, em nosso estado
presente, mesmo porque nossa habilidade de sentir o futuro
depende de nossa confianga nele. Como resultado, uma pessoa
absolutamente confiante pode desenvolver uma clara sensagao do
terceiro estado. Quando isto acontece, é como se nossos corpos
nao existissem.

69



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Contudo, nossa alma existe eternamente porque este
atributo coincide com o Criador (em contraste a mente, que é um
produto da matéria). A alma adquire o atributo do Criador no
processo de desenvolvimento, mesmo que sua natureza inicial
consista de um desejo de receber prazer.

Os desejos criam necessidades, e as necessidades estimulam
os pensamentos e o conhecimento apropriados para se ir ao
encontro destas necessidades. Pelo fato de as pessoas terem
diferentes desejos, é natural que suas necessidades, pensamentos
e desenvolvimentos sejam diferentes.

Aqueles que tém apenas necessidades bésicas irdo dirigir
seus pensamentos e educacdo a satisfacdo daqueles desejos.
Mesmo que usem seu conhecimento e intelecto, estes estdo
servindo a mente inferior (animal). Pessoas das quais os desejos
por prazer baseados no ego sdo limitados as necessidades
humanas, como por exemplo, o poder sobre os outros, usam sua
forga, intelecto e educacdo para satisfazer estes desejos.

O desejo de receber prazer de outras pessoas é focado no
uso do conhecimento para receber prazer. Estas pessoas precisam
usar suas mentes para satisfazerem tais necessidades. Estes trés
tipos de desejos nunca ocorrem em suas formas puras porque
estio misturados em varios atributos em todos nés. E esta
combinacdo de desejos que faz com que as pessoas sejam
diferentes umas das outras.

Enquanto passam através dos mundos de ABYA puros (da
Luz), as almas humanas adquirem a habilidade de receber prazer
tanto para os outros como para o Criador. Quando a alma entra
no corpo, um desejo pelo altruismo nasce, uma aspiragao pelo
Criador. A forca desta aspiragdo ird depender da magnitude do
desejo.

Tudo o que alma atinge no segundo estado permanece em
sua possessdo para sempre, independentemente do nivel de

70



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

deterioracdo ou da idade do corpo. De modo inverso, fora dele, a

alma instantaneamente recebe um nivel espiritual correspondente
e retorna a sua Raiz. Naturalmente, a eternidade da alma de
forma alguma depende do conhecimento que foi adquirido
durante a vida que desapareceu com a morte do corpo. Sua

eternidade repousa apenas sobre a aquisicdio dos tragos do
Criador.

E conhecido que durante os 6.000 anos que nos foram dados
para a correcdo com a ajuda da Cabala, temos de corrigir ndo
nossos corpos, com seu desejo corrompido de receber prazer, mas
apenas nossas almas, elevando-as através dos niveis de pureza e
desenvolvimento espiritual. No entanto, a correcdo final do
egoismo é possivel apenas no estado chamado de “a ressurreicdo
dos mortos.”

Como anteriormente mencionado, o primeiro estado
necessita da existéncia do terceiro para se manifestar
completamente. Assim entdo, o primeiro estado necessita da
“ressurreicdo dos mortos,” ou seja, da ressurreicio do egoismo
com todos seus defeitos. Entdo, o trabalho de transformar o
egoismo, na sua forma corrupta, em altruismo, também recomeca.
Assim, ganhamos em dobro:

* Recebemos um enorme desejo de receber prazer do
corpo;

* Recebemos prazer ndo para ndés mesmos, mas para
realizar o desejo do Criador. E como se nao recebéssemos
prazer, mas ao invés disso permitissemos a Ele
compartilhar sobre nés. Por sermos similares a Ele em
atitudes, fundimo-nos ao Criador. Ele nos da prazer, e
permitimos que Ele faga isso; assim, a “ressurreicao dos
mortos” resulta do primeiro estado.

Como sabemos agora, a “ressurreicdo dos mortos” devera
ocorrer no fim do segundo estado, apds o exterminio do egoismo,

71



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

a aquisicdo do altruismo, e o alcance do mais alto nivel espiritual
da alma. Neste estado, alma atinge a perfeicao e permite ao corpo
experimentar uma ressurreicao e completa correcdo.

7

A propoésito, este principio (a “ressurreicdo dos mortos”) é
eficiente em todo caso. Quando queremos corrigir um mau héabito,
atributo, ou inclinagao, precisamos nos livrar completamente dele.
Para dai entdo podermos usad-lo parcialmente na direcdo
apropriada. Contudo, até que nos livremos dele completamente,
tal hdbito ndo poderé ser utilizado de maneira propria, inteligente
e independente. Assim, podemos entender agora nosso papel na
longa corrente da realidade, na qual cada um de nés é um
pequeno elo.

Nossas vidas sao divididas em quatro periodos:

1. O alcance do nivel maximo de egoismo. Recebemos isto
do sistema escuro de ABYA com o objetivo de subseqiientemente
corrigi-lo. Os prazeres que recebemos do sistema escuro de ABYA
ndo irdo satisfazer nosso desejo de receber prazer, mas irdo
apenas aumenta-lo.

Por exemplo, quando alguém deseja receber prazer e o
recebe, o desejo duplica-se. Quando o desejo duplicado é
satisfeito, ele quadruplica. Se ndo nos restringirmos nos desejos
desnecessarios (usando o método Cabalistico) e ndo os
purificarmos, e entdo retornarmos ao altruismo, nosso desejo ira
continuar crescendo durante toda a vida. Finalmente, em nosso
leito de morte, descobriremos que falhamos em atingir mais da
metade do que queriamos.

Em outras palavras, mesmo que o papel das forcas escuras
seja nos prover com material para trabalharmos, normalmente o
que ocorre é que nds tornamo-nos o material para as forgas
escuras.

2. No segundo periodo, o ponto puro em nossos coragdes
(que existe desde que nascemos espiritualmente) recebe o poder e

72



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

uma oportunidade de ascender ao observar as leis espirituais com
a ajuda dos mundos de ABYA da Luz.

A tarefa principal neste periodo é adquirir e aumentar o
desejo pelos prazeres espirituais maximos. No momento do
nascimento, desejamos apenas coisas materiais: dominar o mundo
inteiro e desfrutar as riquezas, a fama, e o poder, apesar da
transitoriedade e da instabilidade dessas obtencoes.

No entanto, quando desenvolvemos o desejo espiritual,
queremos controlar o mundo espiritual e eterno também. Este
tanto o verdadeiro desejo como o completo egoismo. Ao
trabalharmos em nés mesmos, neste enorme desejo de receber
prazer para nossa autogratificacdo, podemos atingir alturas
espirituais proporcionais ao nosso egoismo corrigido.

(N

O egoismo cria dificuldades tremendas e nos empurra para
longe do espiritual. A ndo ser que continuamente e violentamente
lutemos conosco, comecaremos a desejar tudo que ha no mundo.
Se tivermos sucesso nessa luta, sentiremos uma atracdo incomum
e poderosa pelo Criador, que nos ajudard a nos fundir a ele.

Esta luta nao é contra os desejos com os quais estamos
familiarizados neste mundo, pelos quais as pessoas se limitam e
se disciplinam no uso de seus desejos. Ao invés disso, cultivamos
um anseio que nos impulsiona em atingir a espiritualidade e a
eternidade ap6s contemplarmos a grandeza da espiritualidade, da
eternidade, e do dominio além do universo e do tempo. Este
desejo de se fundir ao Criador é o ultimo nivel do segundo
periodo.

O terceiro periodo de desenvolvimento inclui o estudo da
Cabala e a observancia das leis do Mundo Superior. Neste
periodo, somos auxiliados por uma tela antiegoista da qual a
intencdo é dar prazer ao Criador e, de jeito nenhum receber prazer
para nosso proprio beneficio. Este trabalho corrige e transforma o

73



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

egoismo num desejo de realizar boas agdes, assim como o Criador
realiza.

Em proporgao a parte anulada do egoismo, recebemos uma
alma de um determinado nivel, certa quantidade de Luz e prazer
que consiste de cinco partes: Nefesh, Ruach, Neshamah, Chayah,
Yechidah (NRNHY). Enquanto mantivermos o desejo egoista de
receber, o egoismo, permaneceremos separados do Criador, e até
a mais infima particula da alma ndo podera entrar em nossos
COrpos.

No entanto, ap6s completamente destruir o ego e atingir o
desejo de receber prazer apenas para o Criador (ao tornar-se
similar a Ele) nossa alma inteira (uma parte da alma comum)
toma conta de nés imediatamente.

O quarto periodo é apds a “ressurreicdo dos mortos,”
quando a restauracdo completa ocorre, logo que o egoismo é
completamente anulado. O trabalho de transformé-lo em
altruismo acaba, apesar de apenas poucas pessoas em nosso
mundo poderem completar esta tarefa.

A Cabala diz que todos os mundos foram criados por causa
do homem (homem no sentido de “humanidade com um todo”).
No entanto, ndo é estranho que o Criador tenha Se preocupado
em criar tudo isso para um objeto tdo pequeno como o homem,
que estd perdido mesmo em nosso mundo, e quanto mais em
outros mundos? Por que a humanidade precisa de tudo desta
Criacao?

O contentamento do Criador, que esta em dar prazer as Suas
criaturas, depende do quanto elas podem perceber e discernir. E
também afetado por quanto podemos discernir a Ele como o
doador de todo o bem. Apenas neste caso Ele recebe prazer de
nos. Isto é parecido com um pai que brinca com seu querido filho
ou filha e que tem prazer na atitude da crianga em relacao a ele. O
pai se deleita no fato da crianga reconhecer o pai como um forte e

74



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

amoroso pai que apenas aguarda os pedidos da crianca e esta
pronto para concedé-los.

Agora tente imaginar que imenso prazer o Criador tem
naqueles perfeitos que ascenderam tao alto, pois eles reconhecem
e experimentam tudo o que Ele preparou para eles. Eles
estabeleceram um relacionamento com o Criador que se
assemelha aquele do pai e da amorosa e amada crianga. Disto,
voceé ird compreender que foi compensador para Ele criar todos os
mundos, e os escolhidos irdo entender cada vez mais o que é
revelado aqueles que se aproximam do Criador.

Para preparar Seus seres criados para a revelacdo dos
mundos, o Criador nos deu quatro niveis de desenvolvimento:
inanimado, vegetativo, animal, e humano, que correspondem aos
quatro niveis do desejo de receber prazer. O principal nivel é o

quarto, mas é atingido apenas pelo desenvolvimento gradual,
apo6s termos dominado cada nivel.

O primeiro nivel (inanimado) é o comeco da manifestagao,
a concepgao do desejo em nosso mundo. Esta forca inclui todos os
tipos de natureza inanimada, mas nenhum dos elementos que
formam esta natureza (por exemplo, rochas) pode se mover
independentemente.

O desejo de receber prazer traz a tona necessidades, e estas
geram movimento em direcdo a atingir o objeto desejado. Neste
caso (o primeiro nivel) o desejo de receber prazer é muito
pequeno. Ele, assim entdo, afeta apenas a soma de todos os
elementos, e ndo é manifestado separadamente em cada um dos
elementos inanimados da natureza.

No proximo nivel (vegetativo), o desejo de receber prazer é
maior, e ja se manifesta em cada elemento separadamente. Assim,
cada elemento do nivel vegetativo ja possui a habilidade de
mover-se independentemente (por exemplo, as plantas abrem
suas pétalas e se voltam em direcdo ao sol). Este nivel inclui

75



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

processos tais como a absor¢do e a excrecdo, ainda assim neste
nivel esta ausente a sensacao de livre arbitrio individual.

No terceiro nivel (animal), o desejo de receber prazer cresce
ainda mais. O desejo produz sensagdes em cada elemento em
particular e cria uma vida tnica para cada um, uma vida que
difere das dos outros. No entanto, ndo existe sensagao de empatia
em relacdo aos outros neste nivel. Em tais seres é ausente a
compaixdo ou o prazer necessario em relagao aos outros.

No dltimo, o quarto nivel (humano), o desejo de receber
prazer cria a sensagao dos outros. Por exemplo, a diferenca entre o
terceiro e o quarto nivel é similar a diferenca entre todos os
animais colocados juntos e um tnico ser humano. Isto é assim
porque os animais ndo podem sentir os outros e podem apenas
gerar necessidades dentro dos limites de seus préprios desejos.

Ao mesmo tempo, uma pessoa que pode sentir outra
adquire as necessidades desta, e assim sente inveja dos outros e
quer mais e mais, até que eventualmente aquela pessoa deseje o
mundo inteiro.

O objetivo do Criador é dar prazer aos seres criados para
que eles revelem Sua grandeza e recebam todo o deleite que Ele
preparou para eles. Claramente, apenas os seres humanos podem
ocupar este papel. Apenas humanos tém a suficiente sensa¢do dos
outros, e apenas os humanos podem mudar o desejo de receber
prazer em um desejo de dar prazer aos outros, ao seguir as
sugestdes da Cabala no processo de trabalho neles mesmos.

A presenca de tais habilidades traz a pessoa a sensagdo dos
mundos espirituais e do Criador. Ao atingir certo nivel de
NRNHY (Luzes) em um mundo espiritual em particular, tal
pessoa recebe prazer de acordo com o propésito da Criagao.

Podemos parecer pequenos e inconseqiientes mas, mesmo
assim, € o homem que constitui o centro e o objetivo da Criagao.
Somos como o verme que vive dentro do rabanete, que acredita

76



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

que o mundo inteiro é tdo amargo e pequeno como o rabanete em
que ele nasceu. No entanto, quando ele sai através da casca do
rabanete e olha para fora, ele diz estupefato: “Eu pensei que o
mundo todo era como meu rabanete! Agora eu vejo qudo vasto e
belo o mundo realmente é!”

Da mesma forma, nés que nascemos dentro da casca do
egoismo e que desejamos apenas agradar a nés mesmos nao
podemos sair através desta casca sem a Cabala, o instrumento de
nossa correcdo. Nao podemos mudar o desejo de receber prazer
em um desejo de agradar aos outros e ao Criador. E por isso que
pensamos que o mundo inteiro é apenas o que vemos e sentimos,
assim falhando em perceber quao grande é o bem que o Criador
preparou para nos.

Tudo o que foi criado é dividido em cinco mundos: Adam
Kadmon, Atzilut, Beriah, Yetzirah, e Assiyah. Contudo, cada um
deles consiste de um ntmero infinito de elementos. Os cinco
mundos correspondem as cinco Sefirot: Adam Kadmon corresponde
a Sefirat Keter, Atzilut corresponde a Sefirat Chochmah, Beriah a
Sefirat Binah, Yetzirah & Sefirat Tifferet, e Assiyah corresponde a
Sefirat Malchut.

A Luz (o prazer) que preenche os mundos ¢é
conseqiientemente dividida em cinco tipos: Yechidah, Chayah,
Neshamah, Ruach, e Nefesh (a abreviacdo em ordem reversa forma a
palavra NRNHY).

Assim entdo, o mundo de Adam Kadmon é preenchido com o
prazer (a Luz) chamado Yechidah; o mundo de Atzilut é
preenchido com o prazer chamado Chayah; o mundo de Beriah é
preenchido com o prazer chamado Neshamah; o mundo de
Yetzirah preenchido com o prazer chamado Ruach; e o mundo de
Assiyah preenchido com o prazer chamado Nefesh (veja a Tabela).

77



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Mundo Principal Luz em | Sefirot em cada Mundo (principal Sefira em negrito)
Cada Mundo e as Luzes que as preenchem
Adam Kadmon Yechidah Keter (Yechidah)

Chochmah (Chayah)
Binah (Neshamah)
Tifferet (Ruach)
Malchut (Nefesh)

Atzilut Chayah Keter (Yechidah)
Chochmah (Chayah)
Binah (Neshamah)
Tifferet (Ruach)
Malchut (Nefesh)

Beriah Neshamah Keter (Yechidah)
Chochmah (Chayah)
Binah (Neshamah)
Tifferet (Ruach)
Malchut (Nefesh)
Yetzirah Ruach Keter (Yechidah)
Chochmah (Chayah)
Binah (Neshamah)
Tifferet (Ruach)
Malchut (Nefesh)
Assiyah Nefesh Keter (Yechidah)
Chochmah (Chayah)
Binah (Neshamah)
Tifferet (Ruach)
Malchut (Nefesh)

Tabela 1

Os mundos vém do Criador. Ou seja, tanto o desejo de
receber prazer como o prazer que o preenche vém do Criador.
Além disso, cada mundo por sua vez é dividido em Sefirot: Keter,
Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut, que sdo preenchidas com suas
Luzes correspondentes NRNHY (veja a Tabela 1).

78




CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Ainda mais, existem quatro niveis em cada mundo:
Inanimado, Vegetativo, Animal, e Humano. Os paldcios
(Heichalot) correspondem ao nivel Inanimado; as vestes (Levushim)
correspondem ao nivel Vegetativo, os anjos (Mala’achim)
correspondem ao nivel Animal, e as almas humanas (Neshamot)
correspondem ao nivel Humano.

Estes niveis se encontram um dentro do outro como circulos
concéntricos (como as camadas da cebola).

* A mais interna, Sefirat Keter, influencia um mundo em
particular como o Criador.

* As Neshamot (as almas das pessoas que existem em um
mundo em particular) a revestem.

e Dai, Mala’achim, Levushim, e Heichalot revestem uma a
outra.

Os niveis inanimado, vegetativo, e animal foram criados por
causa do quarto nivel de desejo: a alma humana. Assim entao, é
como se eles revestissem a alma humana (a servissem) de fora.
Desde o nascimento, possuimos uma parte da alma comum
(original). Esta parte é um ponto em nossos coragdes, dentro de
nossos desejos, ou do egoismo. Toda a Criagcdo é construida de
uma maneira em que as leis gerais em cada nivel e em cada
mundo se manifestam em cada parte da Criagao, até mesmo nas
menores particulas.

Por exemplo, tudo o que existe é dividido em cinco mundos,
ou Sefirot: Keter, Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut. Cada mundo
em particular consiste de cinco Sefirot, dentro das quais, mesmo o
mais insignificante objeto, é também dividido em cinco Sefirot.

Como ja foi mencionado, existem quatro niveis em nosso
mundo: inanimado, vegetativo, animal, e humano. Estes
correspondem as Sefirot Malchut, Tifferet, Binah, Chochmah, e sua
raiz, Keter.

79



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Adicionalmente, cada parte dos niveis inanimado,
vegetativo, animal, e humano é dividida em quatro subniveis
(inanimado, vegetativo, animal, e humano) de acordo com a
magnitude do desejo. Assim, um desejo humano consiste também
de quatro niveis: inanimado, vegetal, animal, e humano, com o
ponto da alma no centro de cada nivel.

Contudo, mesmo se alguém comeca a observar as leis
espirituais sem ter uma atitude especial em direcdo ao Criador,
como o governador de toda existéncia (sem o devido respeito e
temor porque este alguém ainda ndo O sente), se alguém quer
receber prazer apenas para si mesmo, mas ainda assim aspira por
adquirir uma inclinac¢do ao altruismo, isto é suficiente para que o
ponto no coragdo comece a se desenvolver e a ser percebido.

E isto que faz da Cabala e de seu método de observancia das
leis espirituais algo tao fantastico. Assim, o estudo e a observancia
de seus principios, a despeito do propodsito egoista de crescer
espiritualmente, ira purificar e gradualmente elevar o estudante,
mesmo que apenas para o primeiro nivel, o inanimado.

A medida que elevamos o espiritual acima do fisico e
aspiramos pelo altruismo mudamos nossos desejos, construindo
assim a estrutura inteira deste primeiro nivel. A alma entdo se
eleva e se veste na Sefirat Malchut do mundo de Assiyah, e o corpo
inteiro desta pessoa percebe a Luz (o prazer) correspondente
aquele nivel. Esta Luz ajuda no avanco em direcdo aos niveis
superiores.

Assim como o nivel da Luz de Nefesh do ponto da alma
existe em nossos coragdes no momento do nascimento espiritual,
da mesma maneira, o ponto do nivel superior, de Ruach de
Assiyah, existe dentro do nivel de Nefesh de Assiyah que emergiu
por completo.

O mesmo ocorre em todos os niveis: apés completamente
dominar um nivel, a pessoa passa para o ponto do préximo nivel

80



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

superior. Esta é a tnica conexdo entre os niveis inferiores e os
superiores, até o mais alto nivel. E através deste ponto que
alguém pode avancar rumo ao Criador.

Esta Luz de Nefesh do mundo de Assiyah é chamada de a
“Luz do nivel inanimado do mundo de Assiyah” porque
corresponde a parte inanimada corrigida do desejo no corpo. As
acoes de tal pessoa no mundo espiritual assemelham-se as ac¢des
da natureza inanimada no mundo corpéreo. Em ambos os casos,
ndo ha movimento individual, e estes meramente pertencem ao
movimento geral e abrangente da massa reunida de todos os
objetos e desejos inanimados.

De maneira correspondente as 613 leis espirituais, o objeto
chamado Nefesh do mundo de Assiyah inclui elementos
individuais que se assemelham aos 613 6rgaos do corpo humano.
Cada um deles possui uma percepcao (prazer) tnica da Luz do
Criador. Contudo, as diferencas entre as partes permanecem
imperceptiveis e o Cabalista percebe apenas o impacto geral da
Luz que se propaga homogeneamente a todas as partes. Mesmo
nado havendo diferenca entre as Sefirot do mais alto nivel (Keter de
AK) ao mais baixo (Malchut de Assiyah), tal diferenca existe com
relacdo a pessoa que recebe a Luz.

As Sefirot sdo divididas em os vasos e a Luz que os
preenche. A Luz emana do préprio Criador. Os vasos sao também
chamados Sefirot Keter, Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut. Nos
ultimos trés mundos, Beriah, Yetzirah, e Assiyah, estes vasos
constituem os filtros que bloqueiam e precisamente medem as
porcdes de Luz para o receptor.

Desta forma, cada um recebe uma porcdo que exatamente
corresponde ao nivel de desenvolvimento espiritual de sua alma.
Mesmo que a Luz dentro delas seja homogénea, da perspectiva do
receptor, nos referimos as Luzes como NRNHY porque a Luz é
dividida de acordo com as propriedades dos filtros (vasos).

81



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Malchut é o filtro mais denso. A Luz recebida por ela é
pequena e destinada apenas a corrigir a parte Inanimada do
corpo; assim é chamada de “a Luz de Nefesh.”

Tifferet é um filtro mais claro que Malchut; assim entdo, a
porcao de Luz que ele passa do Criador para nés é direcionada a
espiritualizar a parte Vegetativa do corpo. Essa é mais intensa que
a Luz de Nefesh e é chamada Ruach.

Binah é mais clara que Tifferet. Ela passa a Luz do Criador

que é destinada a corrigir a parte Animal do corpo que é chamada
Neshamah.

Chochmah é o filtro mais claro. Ele passa a Luz do Criador
para elevar os desejos do nivel Humano. Essa é chamada de “a
Luz de Chayah” e seu poder € ilimitado.

Como ja se foi observado, se ja tivermos alcancado o nivel
de Nefesh (com a ajuda da Cabala), o ponto do préximo nivel,
Ruach, ja existe em nos. Se continuarmos aplicando o método da
Cabala para cumprirmos as leis espirituais, obteremos o nivel
Vegetativo do desejo de receber prazer, que se eleva e veste a
Sefirat Tifferet de Assiyah. Isto nos prové com uma Luz mais
poderosa - Ruach - que corresponde ao nivel Vegetativo do corpo.

Assim como as plantas em nosso mundo, comparadas ao
nivel inanimado, sdo capazes de um movimento individual, uma
pessoa no comeco do desenvolvimento espiritual experimenta o
despertar de movimentos espirituais e forcas espirituais. Também
ao se atingir o nivel de Ruach, o ponto do préximo nivel, o de
Neshamah, ja existe dentro da pessoa.

Ao estudar os segredos da Cabala, a pessoa espiritualiza o
nivel animal em seu desejo. Quando o vaso inteiro é construido,
este se elevara e vestird a Sefirat Binah de Assiyah e receberd a Luz
de Neshamah dela. Neste caso, a pessoa é chamada de “animal
puro” (animal purificado), por causa da parte animal purificada
do corpo.

82



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Assim como um animal, tal pessoa adquire uma sensacdo
individual de cada um dos 613 desejos porque assim como um
animal em nosso mundo, esta pessoa faz cada movimento
individualmente. A Luz que tal pessoa recebe é tdo diferente
como sao diferentes os animais das plantas em nosso mundo.

Ao dominar completamente os 613 desejos (as partes dos
vasos) e ao receber uma Luz especial de prazer para cada uma de
suas 613 partes, a pessoa continua trabalhando em si. A mesma
Luz é usada para purificar a parte humana do desejo, que se
originou do ponto que apareceu depois do vaso de Neshamah ter
sido completamente construido.

Tendo ja se completada a criagdo do desejo que corresponde
ao nivel humano, podemos adquirir a habilidade de sentir os
sentimentos de outras pessoas, e de conhecer o pensamento dos
outros. A Luz (prazer) recebida é diferente da do nivel anterior
assim como uma pessoa em nosso mundo é diferente de um
animal.

Ainda assim, estes cinco niveis sdo meramente prazeres de
NRNHY do mundo de Assiyah, ou seja, de Nefesh. Nem Ruach
ainda estd presente nele porque Ruach é a Luz no mundo de
Yetzirah, Neshamah - no mundo de Beriah, Chayah - no mundo de
Atzilut, e Yechidah - no mundo de Adam Kadmon. No entanto, o
que existe no geral esta também presente em cada parte do geral,
ou seja, nas partes especificas. Em outras palavras, estes cinco
tipos de Luz estdo no mundo de Assiyah, ainda que no menor
nivel, o inanimado Nefesh.

No mundo de Yetzirah estes cinco tipos de Luz existem no
nivel geral de Ruach. No mundo de Berish - estd o NRNHY do
nivel de Neshamah; no mundo de Atzilut — esta o NRNHY do nivel
de Chayah, e no mundo de Adam Kadmon, estd o NRNHY do nivel
de Yechidah. A diferenca entre os mundos é como a diferenca entre
os niveis de NRNHY no mundo de Assiyah.

83



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Entao, tudo depende do nivel espiritual daqueles que
desejam atingir o Mundo Superior e, assim entdo, da equalizacdo
de suas qualidades espirituais com as propriedades dos mundos.
Conseqiientemente, eles se tornam uma parte integral dos
mundos, e isto explica porque todos os mundos foram criados, e
porque nos precisamos deles.

De fato, seriamos incapazes de atingir o Criador sem
consistentemente ascender os niveis de NRNHY de cada mundo.
Ao atingirmos um determinado nivel, sentimos a Luz (prazer)e
esta nos ajuda a continuarmos erradicando o desejo egoista de
receber até que alcancemos o propésito da Criacdo - a
equivaléncia e adesdo com o Criador.

E importante entender que o NRNHY constitui a divisdo da
Criacdo inteira em cinco partes. Aquilo que funciona no sistema
geral também funciona em sua menor parte. Assim, mesmo o
mais baixo nivel do mundo de Assiyah consiste de seus cinco
elementos pertinentes, seu proprio NRNHY. Isto é assim porque
todo desejo, por mintisculo que seja, consiste de cinco partes: Keter
(o representante do Criador), Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut
(os quatro niveis da Criagdo em si). Assim também, o prazer que
direciona o desejo consiste de cinco tipos de Luz de NRNHY.

O que ocorre é que mesmo a Luz do nivel espiritual
inanimado no mundo de Assiyah ndo pode ser atingida sem estes
quatro tipos de alcance. Ninguém pode ser dispensado do estudo
da Cabala e da observancia das leis espirituais, através de
pensamentos pelo bem das pessoas e do Criador. Ninguém pode,
também, atingir tanto o nivel de Ruach como o nivel de Neshamah
sem estudar os segredos da Cabala.

Nossa geracdo permanece imersa na escuriddo. Todavia, a
razdo para isto é claramente o declinio geral da fé, e
particularmente o declinio da fé na sabedoria dos eruditos. O
exemplo mais 6bvio deste declinio é o dos livros atuais sobre
Cabala, que estao cheios de descri¢des materializadas.

84



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Assim, uma necessidade surgiu por um comentério
completo sobre O Livro do Zohar, uma obra que nos salvaria da ma
interpretacdo da Cabala. Este comentdrio é chamado Sulam
(Escada) porque ajuda os estudantes a subirem passo a passo seus
degraus e a alcangarem as alturas espirituais. Tudo depende do
desejo de cada um em atingir a profundidade da criacdo dos
mundos e seu lugar dentro destes.

O proposito da Cabala pode ser ilustrado pela seguinte
parabola:

Um sujeito em um Reino distante quebrou a lei, e por ordem
do Rei foi banido da terra. Ele abandonou seus amigos, sua
familia, e tudo que lhe era querido. A principio ficou bastante
triste em seu novo local mas gradualmente, como é com todas as
coisas na vida, ele acostumou-se com seu novo lar e esqueceu
completamente onde ele havia nascido e como ja vivera. Ele nao
se lembrava mais que tinha sido exilado, e nem que havia vivido
em algum outro lugar. Construiu uma casa, fez novos amigos, e
fez sua vida. Um dia, encontrou um livro sobre seu Reino de
origem. Ele se lembrou onde era e que vida maravilhosa havia
tido 14. Apds contemplar o livro, entendeu porque tinha sido
exilado e como poderia retornar para la.

O Reino é o mundo espiritual, onde tudo é bom para
aqueles que observam as leis do Grande Rei. A terra do exilio é o
nosso mundo. O livro através do qual cada um pode relembrar-se
do esquecido, encontrar a terra de origem da alma, entender o
porqué dele ou dela ter sido expulso, e finalmente retornar para o
lugar original, é O Zohar!

Ainda assim, se O Zohar é tao importante a ponto de poder
nos ajudar a atingir os Mundos Superiores, a ver e sentir o mundo
das almas e o proprio Criador, porque entao ele foi escondido por
tantos anos - do tempo em que ele foi escrito até o surgimento do
método Cabalistico do Ari?

85



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A resposta a esta pergunta é encontrada na Cabala: nos
6.000 anos de sua existéncia o mundo foi estruturado como dez
Sefirot, onde Keter designa a influéncia do Criador e as outras
Sefirot estdao divididas em trés grupos (veja abaixo e no Esquema 3
na proxima pagina):

e Cabeca: Chochmah, Binah, Daat;
» Meio: Chessed, Gourah, Tifferet;
o Fim: Netzach, Hod, Yessod.
Os 6.000 anos estao também divididos em trés partes:
« 2.000 anos - escuridao;
« 2.000 anos - o periodo de preparagao; e

« 2.000 anos - os dias do Messias (Redentor).

Keter —  _ Alnfluéncia do Criador
Chochmah
Binah r Escuridao / 0 — 2.000 (Cabeca)
Daat )
Chessed )
Gvurah > Periodo de Preparagéo / 2.000 — 4.000 (Meio)
Tifferet
Netzach
Hod > Dias do Messias / 4.000 — 6.000 (Fim)
Yessod
Esquema 3

Os primeiros 2.000 anos se referem a cabeca, isto significa
que este periodo recebe a menor Luz (Nefesh) porque as Sefirot
estdo inversamente relacionadas com a Luz do Criador que as
preenche. O primeiro grupo (as mais altas Sefirot) aparece
primeiro: Chochmah, Binah, Daat, embora estejam preenchidas com

86



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

uma Luz pequena. Este primeiro periodo de 2.000 anos é
chamado de “o periodo de escuridao.”

Durante os proximos 2.000 anos, quando o segundo grupo
de Sefirot (Chessed, Guurah, e Tifferet) se desenvolve, a Luz de
Nefesh que preencheu o primeiro grupo de Sefirot desce para o
segundo, e a Luz de Ruach preenche o primeiro grupo. Estes 2.000
anos, que seguem o periodo de escuriddo, sao chamados de “o
periodo da Torah.”

O terceiro grupo de Sefirot, com Netzach, Hod, e Yessod,
ocupa os ultimos 2.000 anos. A Luz de Nefesh desce para elas do
segundo grupo, a Luz de Ruach desce do primeiro grupo para o
segundo, e a Luz de Neshamah entra no primeiro grupo.

Toda a sabedoria da Cabala, e O Zohar em particular, foram
escondidos até o surgimento do terceiro grupo. O Ari revelou O
Zohar para noés, e seus comentarios nos mostraram o caminho para
atingir o mundo espiritual. O Ari partiu antes do fim daquele
periodo, ou seja, antes de toda a Luz ter entrado no terceiro
grupo. Assim, naquele tempo apenas almas especiais puderam
estudar Cabala sem que revelassem a esséncia dela ao mundo.
Hoje, por estarmos nos aproximando do fim do terceiro periodo,
estamos prontos para receber o abrangente comentirio Sulam
(Escada) sobre O Zohar, e um sistematico livro-texto sobre Cabala
chamado de Talmud Eser Sefirot (O Estudo das Dez Sefirot).

Mesmo sendo as almas que viveram durante o primeiro e
segundo periodo de 2.000 anos bastante elevadas e
correspondendo as Sefirot superiores (Chochmah, Binah, e Daat; e
Chessed, Guurah, e Tifferet), elas ndo puderam receber a Luz
apropriada porque esta ainda ndo havia alcancado nosso mundo.
Agora, as almas inferiores estdao descendo ao nosso mundo, assim
como os acontecimentos em nosso mundo comprovam, mas estas
sdo as almas que completam a estrutura. A Luz Superior entra nas
almas superiores que ja ascenderam de nosso mundo para os

87



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Mundos Superiores, das quais a Luz nos alcanca como Luz
Circundante.

Ainda que as almas da primeira geracdo tenham excedido as
da nossa em qualidade, pelo fato das almas puras terem sido as
primeiras a surgirem no mundo, a ciéncia da Cabala, em sua parte
interior e oculta, estd sendo revelada apenas para as ultimas
geracdes pois isso depende da intensidade da Luz.

Quanto mais baixas as almas, maior a Luz que é revelada e
entra em nosso mundo. Isto é assim porque uma Luz inferior
pode descer das Sefirot (ou almas) superiores para as inferiores e a
Luz Superior entra nos espacos que sao esvaziados nas Sefirot

(almas) Superiores.

A realizacdo da correcdo refere-se as Sefirot (almas), e a
observancia mental (intengdo) refere-se a Luz que entra nas almas.
A mesma dependéncia inversa existe entre as Sefirot (almas) e a
Luz: a Criacdo comega com as Sefirot superiores, preenchida com
as Luzes inferiores, e termina com as Sefirot (almas) inferiores,
preenchida com a Luz Superior. Assim, sdao as almas baixas que
revelam a Luz Superior, mas apenas se elas se envolverem no
estudo apropriado da Cabala.

O estudo do Zohar, e da Cabala em si, é um ponto de partida

na correcdo do mundo inteiro e na obten¢do da absoluta paz e
felicidade.

88



CAPITULO 11

DA INTRODUCAO AO ESTUDO DAS DEZ
SEFIROT

Na Introdugao ao Estudo das Dez Sefirot, o Baal HaSulam (Rabi
Yehuda Ashlag) explica que seu principal desejo é quebrar a
muralha de ferro que nos tém separado da Cabala, e impedir o
desaparecimento desta ciéncia de nosso mundo de uma vez por
todas. No entanto, muitas objegdes tém se levantado contra o
estudo da Cabala, das quais todas provém da ignorancia em
relacdo a esséncia e propdsito dela.

O Baal HaSulam continua a explicar que se perguntarmos a
nos mesmos, “Qual é o propdsito de nossas vidas, estes contados,
amargos e dificeis anos que sdo cheios de problemas? Quem pode
ter prazer neles? O que o Criador requer de n6s?”, onde estao as
respostas a estas questdes?

Finalmente, ele declara que a Cabala afirma o seguinte:
“Provai e vede que o Senhor é bom” (se referindo a percepgao do
Criador adquirida através do estudo da Cabala). Vocé vera que
Ele é absolutamente gracioso, que Ele criou tudo para o nosso
bem, e nos deu a Cabala para obtermos isso. Vocé ird sentir isso
tudo enquanto vive aqui neste mundo. A Cabala nos encoraja a
“Escolher a vida,” a escolher a bondade, e ndo a morte, ou seja,
uma existéncia amarga e sem sentido. E dito, “Escolher,” o que
significa que nos é dada uma escolha.

Foi esclarecido em artigos anteriores que a escolha esta
apenas entre um dos dois caminhos que servem para atingir o
objetivo predefinido: hd o caminho do desenvolvimento espiritual

89



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

(0o caminho da Cabala) ou o caminho do sofrimento. O objetivo
final é erradicar o egoismo e adquirir uma natureza de amor e
doacao.

Como isto pode ser obtido? Esta escrito, “Durma no chao,
esteja satisfeito apenas com pdo e dgua, e voce ira ser feliz neste
mundo e no préximo.” Desta maneira pode-se adquirir a natureza
espiritual, fundir-se com os Mundos Superiores, e apenas depois
sentir a bondade do Criador.

No entanto, apenas individuos (almas) especiais podem
atingir o objetivo desse jeito. Assim entdo, outro caminho nos foi
dado: o estudo da Cabala. Sua Luz afeta a alma e a transforma na
direcdo correta. Assim fazendo, trilhamos um caminho de
obtencao através do coracao e da mente, e ndo através de
sofrimento fisicos.

Porém, a Luz da Cabala influencia apenas aqueles que sao
leais e fiéis ao Criador, aqueles que créem em Seus bons atos. O
principal requisito para se estar nesse caminho é a fé no Criador,
medida pelo tempo e pelo esforco que a pessoa devota a isso.

Assim, a tarefa se resume em alcancar o maximo de
confianca na forca, na protecdo, e no amor que o Criador tem por
aqueles que avancam em direcdo a Ele. Esta fé ndo pode ser
adquirida de nenhuma outra fonte que ndo seja o estudo da
Cabala. A principal forca da Cabala esta no fato de que ela estuda
objetivamente as ac¢des do Criador. Assim, a Luz Superior que
vem dela é intensa e rapidamente nos corrige.

A sabedoria da Cabala consiste de duas partes: uma parte
secreta que nunca foi descrita e é transmitida oralmente; e uma
parte revelada que foi explicada em diversos livros. As pessoas
devem estudar a parte revelada porque o alcance do objetivo
depende exclusivamente dela.

90



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A influéncia da Luz Superior é apenas positiva quando o
objetivo do estudante de Cabala é a erradicacdo do seu proéprio
egoismo e a fusdo com o Criador. Ninguém pode se harmonizar
imediatamente com o objetivo desejado; este precisa ser
constantemente perseguido enquanto se estuda. Isto ¢é
particularmente verdadeiro ao se estudar os mundos espirituais e
as acoes do Criador. Desta forma, os estudantes acham mais facil
se concentrar nos pensamentos e no desejo de se fundir com o que
estd sendo estudado.

Nosso distanciamento do mundo espiritual é a causa de
toda dor, sofrimento, e futilidade. Nossa prépria ma interpretacdo
de como o mundo é governado e nossa inabilidade de perceber o
Criador, nos conduzem a incompreensao do Seu governo. De fato,
se 0 governo do mundo nos fosse revelado, se a recompensa e a
punicdo imediatamente seguissem nossas agdes, todo mundo
seria justo!

Entao, a tnica coisa que nos falta é uma real percepcdo do
governo. Esta obtencdo concreta se desdobra em quatro estagios:

« Um ocultamento duplo das a¢des do Criador;

« Um ocultamento simples;

* A compreensdao da causa e efeito, da recompensa e da
punicao;

» A compreensdo absoluta, quando se torna claro que tudo foi

criado para o bem de todos os seres criados, tanto o bem
quanto o mal.

O Criador é na verdade oculto duplamente dos seres
humanos no estado inicial deles. Neste estado, a pessoa ndo vé
conseqiiéncia alguma da presenca do Criador no mundo e cré na
natureza. Um ocultamento simples é um estado quando

91



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

infortinios sobrevém a pessoa devido a insuficiente proximidade
do Criador. Os seres humanos neste estado acreditam que estes
infortinios sdo resultados de suas préprias agdes, como também

do governo do Criador. Este ocultamento est4 na crenca da pessoa
na presenca do Governo Superior.

Estes dois ocultamentos constituem o principal trabalho de
aproximagdo do Criador, porque devido ao ocultamento do
Criador, a liberdade de escolha torna-se possivel. Conforme a
pessoa avanga rumo ao Criador com fé, enquanto aspira ver Ele
em toda agdo, o Criador gradualmente Se revela. Neste estado, a
pessoa claramente vé todas as causas e efeitos do governo do
mundo, e erradica o egoismo logo que percebe a necessidade de
se fazer isso e os enormes beneficios de assim fazer.
Naturalmente, neste ponto, a pessoa ndo pode voltar atrds porque
sente e antevé a punigao.

Enquanto continua a se purificar, a pessoa atinge o nivel de
absoluto amor pelo Criador e entdao obtém a percepcao absoluta
Dele. Este é o objetivo final de cada individuo. Todos os mundos e
as forcas que os controlam e neles habitam foram criadas para este
proposito.

Esta escrito, “Compreenda seu mundo e o veja enquanto
vocé ainda estd vivo.” Esta é a recompensa por um longo e dificil
caminho na escuriddao, em um estado onde o Criador esta oculto, e
por quando usamos nossa forca de vontade em oposicdo a
natureza e a sociedade, passando por cima da barreira entre nosso
mundo e o espiritual em busca do Criador. Quanto mais
obstaculos e maior a distancia que temos de atravessar, mais forte
a sensacao de amor mutuo obtida.

Este objetivo deve ser constantemente perseguido no estudo
da Cabala, pois apenas assim podemos ter sucesso. De outra

92



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

maneira, este estudo se voltara contra nés e apenas aumentara
nosso egoismo. E por isso que é tio importante para aqueles de
ndés que estdo tdo remotos do Criador estudar Cabala, a qual
descreve as acdes, pensamentos e objetivos do Criador. Isto nos
ajuda a conhecé-Lo melhor, e através deste conhecimento,
chegaremos a aspirar por Ele e a ama-Lo. Mesmo que todos noés
comecemos do ponto mais distante, todo mundo é obrigado a
atingir o nivel do amor e completo alcance do Criador.

Antes de ser entregue a nds, a Cabala passou por um grande
numero de consecutivas restricoes desde o nivel de sua criacao no
mundo de Atzilut. No entanto, sua esséncia é constante e
imutavel. Quanto mais baixo o nivel dos seres criados, mais
importante ela se torna para eles. Ela os ajuda a se libertarem das
algemas de um corpo constrangido por seus desejos internos.

Em nosso mundo, a Cabala estd oculta sob cascas (a
natureza, as criaturas animadas, e o tempo) que sdo controladas
do mundo de Atzilut. Estas cascas sdo as origens de nosso
sofrimento porque escondem o sistema de governo.

As cascas e a parte oculta dos mundos de Beriah, Yetzirah, e
Assiyah sdao chamadas Cabala, e a casca de nosso mundo é
chamada “ciéncia revelada.” Até que alguém entre na casca do
mundo de Yetzirah, independentemente do que estd sendo
estudado, esta pessoa lida com a parte oculta da Cabala. Contudo,
entrando no mundo de Yetzirah, a pessoa revela a Cabala e a Luz
substitui os nomes sem sentido.

Assim, a pessoa comeca aprendendo a Cabala de um
segredo até que se torne uma realidade. Isto corresponde ao
ocultamento simples e duplo do Criador no mundo de Assiyah, a
revelacao no mundo de Yetzirah, ao alcance do amor pelo Criador
no mundo de Beriah, e a fusdo em absoluto amor no mundo de

93



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Atzilut. O livro do Ari, A Arvore da Vida, foi escrito para ajudar as
pessoas a atingirem ao Criador consistentemente, de forma
indolor, e com confianca.

94



CAPITULO 12
CONDICOES PARA REVELAR OS
SEGREDOS DA SABEDORIA DA CABALA

Existem trés razdes para o ocultamento da Cabala:
» Nio existe necessidade,
« E impossivel,
« E segredo particular do Criador.

Em cada detalhe minimo da Cabala, estas trés proibi¢des sao
simultaneamente impostas.

A proibicao de, nao ha necessidade para revelar, significa
que o desvelar da sabedoria ndo traz nenhum beneficio. O tnico
beneficio possivel poderia ser até um beneficio 6bvio para a
sociedade. As pessoas que vivem pelo principio, “E dai?” (Eu fiz o
que fiz e ndo ha mal nenhum nisso), se envolvem e forcam outras
pessoas a se envolverem em detalhes que sdao completamente
desnecessérios. Estas sdao a origem de muito sofrimento no
mundo. Assim, os Cabalistas aceitaram apenas aqueles estudantes
que puderam manter tais detalhes em segredo e se refrearam de
revela-los desnecessariamente.

A proibicao, impossivel revelar, provém de limitagdes da
linguagem, que ndo pode descrever conceitos espirituais
delicados. Por todos os esforcos verbais estarem destinados ao
fracasso e a conduzir a conclusdes errdneas que irdo apenas
confundir o estudante, a revelacdo destes segredos requer uma
permissao especial de Cima.

Uma permissao especial de cima é descrita nas obras do
grande Cabalista, o Ari: “Saiba que as almas de grandes
Cabalistas sdo preenchidas com a Luz Exterior (Circundante) ou

95



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

com a Luz Interior (preenchimento). As almas preenchidas com a
Luz Circundante tém o dom de expor os segredos vestindo-os em
palavras, para que apenas os dignos possam entender.”

“A alma do grande Cabalista Rashbi (Rabi Shimon Bar-
Yochai, que viveu no 2° século da Era Comum), o autor do Livro
do Zohar, foi preenchida com a Luz Circundante; entdo, ele teve o
poder para explicar os segredos do universo de tal forma que,
quando ele falou diante da Grande Assembléia, apenas os dignos
o entenderam. Assim entdo, apenas ele recebeu a permissao
divina para escrever O Livro do Zohar. Mesmo que Cabalistas
anteriores a ele soubessem mais, eles ndo tiveram o dom dele, de
vestir conceitos espirituais em palavras.”

Assim vemos que, as condi¢des para divulgar a Cabala
dependem ndo do conhecimento de um Cabalista, mas dos
atributos da alma do Cabalista. Apenas por causa disso recebe um
Cabalista a instrucao de Cima para revelar certa parte da Cabala.

E por isso que ndo encontramos nenhuma obra fundamental
sobre Cabala composta antes do Livro do Zohar. Aquelas que estao
disponiveis a nés contém apenas alusdes vagas e irrelevantes.
Ap6s Rashbi, apenas ao Ari foi permitido revelar outra parte da
Cabala. Por mais que os Cabalistas que viveram antes dele
tivessem, provavelmente, muito mais conhecimento que ele, eles
nao receberam permissao de Cima.

A proibicdo, O segredo particular do Criador, significa que
os segredos Cabalisticos sdo apenas revelados aqueles que sao
devotos ao Criador e O reverenciam. Esta é a mais importante
razdo para se guardar os segredos da Cabala de um amplo circulo
de pessoas. Muitos fraudadores utilizaram-se da Cabala para seus
proprios interesses ao seduzir pessoas tolas com adivinhagoes,
fazendo amuletos, “salvando” pessoas do olho gordo, e
realizando outros, assim chamados, milagres.

96



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

Originalmente a Cabala foi escondida justamente por essa
razao. Assim entdo, os verdadeiros Cabalistas comprometeram-se
em sujeitar seus discipulos a testes bastante rigidos. Isto explica o
porqué de mesmo as poucas pessoas em cada geragdo, as quais
era garantida a permissao para estudar Cabala, terem de prometer
ndo revelar sequer um pequeno detalhe dela que estivesse sob as
trés proibigdes listadas acima.

Contudo, ndo devemos pensar que estas trés proibicdes
dividem a Cabala em trés partes. Ao contrario, cada parte,
palavra, conceito, e definigdo esta sob esta divisdao em trés tipos de
ocultamento do sentido verdadeiro, e isto esta constantemente em
vigor nesta ciéncia.

A questdo vem a tona: se este segredo foi tdo rigidamente
preservado, como todas as composi¢des Cabalisticas apareceram?

A resposta é: as duas primeiras proibi¢des sdo diferentes da
terceira, porque a ultima proibicdo é a mais rigida de todas. As
primeiras duas partes ndo sdo permanentemente validas porque,
dependendo das razdes sociais externas, a condicdo: ndao ha
necessidade para revelar; as vezes transforma-se na instrucao: Ha
uma necessidade para revelar. Com o desenvolvimento da
humanidade, ou gragas a permissao recebida (como nos casos do
Ari, do Rashbi e, em grau menor, no de outros Cabalistas), livros
genuinos sobre Cabala comecam a aparecer.

97



CAPITULO 13
CONCEITOS CHAVE

A Cabala é um método para se revelar o Criador aos seres
criados que existem nesse mundo. A palavra Cabala deriva de
Lekabel (receber). O objetivo daqueles que vivem neste mundo é
receber todo o prazer infinito para o qual toda a Criacao foi
formada.

A sensacdo do outro individuo é desenvolvida apenas em
humanos. Esta sensagdo o dota com a inveja, a empatia, a
vergonha, e a sensacdo de ascensdo espiritual. A habilidade de
sentir os outros foi criada em ndés para nos permitir sentir o
Criador.

A sensacdo do Criador significa que cada um sente o
Criador exatamente da mesma maneira que sente o préximo. E
dito que Moisés falou ao Criador “face a face.” Isto significa que
ele tinha uma sensagao de absoluto alcance do Criador, a ponto de
ter intimidade em seu contato com Ele, como com um amigo.

A conclusao de uma acao é determinada pelo pensamento
original: Assim como uma pessoa que esta construindo uma casa,
primeiro faz um plano e trabalha em especificagdes de acordo
com o objetivo final, todas as acdes de alguém sao determinadas
pelo objetivo final, ja predeterminado.

Apo6s esclarecermos o objetivo maximo da Criacdo,
entendemos que a Criacdo e as maneiras pelas quais ela é
controlada correspondem a este objetivo maximo. O proposito do
governo estd no desenvolvimento gradual da humanidade, até
que sintamos o Criador assim como sentimos outros seres criados
em nosso mundo.

De baixo para cima é o caminho do alcance gradual da
espiritualidade. Em outras palavras, este é o nosso
desenvolvimento até o ponto onde podemos sentir os outros
exatamente como sentimos a ndés mesmos, e sentir os objetos
espirituais tdo claramente como sentimos objetos corporeos,

98



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

ascendendo por todos os niveis até o proprio Criador. Estd é a
ordem de obtencdo do Criador, que percorre os mesmos niveis
pelos quais o Criador passou em seu trajeto de Cima para baixo.
Isto significa que este caminho ja existe, e ao revelarmos estes
niveis superiores, revelamos completamente os niveis inferiores
correspondentes também.

De cima para baixo é a ordem da Criacdo de ambos os
mundos: o espiritual e por fim, o nosso mundo material.

A observancia espiritual das leis da Criacao: O pensamento
e o desejo de atingir o proposito da Criacdo se torna o meio para
atingir a perfeicao espiritual.

Os periodos na Cabala: Do principio da Criacdo até a
destruicdo do Segundo Templo, os Cabalistas estudaram
“abertamente” a Cabala. Todas as forgas espirituais eram
percebidas de maneira mais tangivel em nosso mundo, e nosso
contato com os mundos espirituais era mais proximo e mais
significativo, particularmente através do Templo e dos servigos
conduzidos l4.

Conforme o nivel moral da sociedade declinou-se, tornamo-
nos indignos (ou seja, diferentes em atributos) e perdemos nossa
habilidade de perceber os mundos espirituais. Assim, o Templo
foi destruido e o periodo de exilio comegou. Os Cabalistas
continuaram estudando secretamente e fizeram a Cabala
inacessivel aos “indignos”.

Esta escrito no Zohar que o desejo do Criador era esconder
Sua sabedoria do mundo, mas quando o mundo se aproximar dos
dias do Messias, até criancas irdo revelar seus segredos. Elas
poderao antever e estudar o futuro, e naquele tempo Ele ird Se
revelar a todos.

Rashbi foi o altimo Cabalista do periodo pré-exilio; assim,
ele recebeu a permissao de Cima para escrever O Livro do Zohar.

A Cabala foi proibida por quase quinze séculos, até que o
Cabalista Ari (Rabi Yitzhak Luria) apareceu e espiritualmente
atingiu toda a Cabala. Em seus trabalhos ele revelou O Zohar para

99



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

nos: “...aos 600 anos do sexto milénio as fontes da sabedoria irdo
se abrir acima e fluirdo abaixo.”

Em um dos antigos manuscritos, o Cabalista Abraham
Azulai (décimo sexto século da Era Comum) afirmou que “desde
o ano 5.300 (1.539 EC) da Criacao, a todos sera permitido estudar
Cabala abertamente, adultos e criangas, e apenas por causa disso,

o Redentor vird.”

Como um sinal de que vivemos no fim dos dias, o grande
Cabalista Yehuda Ashlag (o Baal HaSulam) apareceu em nosso
tempo e explicou toda a Cabala em uma linguagem clara e
compreensivel, usando um método que é apropriado para nossas
almas.

A singularidade da ciéncia da Cabala repousa sobre o fato
dela incluir o conhecimento completo sobre o nosso mundo (ou
seja, todas as ciéncias em sua inteireza ndo revelada) e seus
elementos, porque estuda as raizes que controlam nosso mundo, e
das quais nosso mundo surgiu.

A alma é o0 “eu” que todos sentem. Examinando de perto, a
alma separa uma forca em nosso corpo, que o vitaliza, criando a
alma “animal”, como também uma forca de aspiracdo pelo
espiritual, conhecida como alma “espiritual” (divina), que é
praticamente inexistente em pessoas ndo desenvolvidas
espiritualmente.

O corpo fisico e a alma animal sdao produtos de nosso
mundo. Eles sdo suficientes para que sintamos através dos 6rgaos
dos sentidos. Ao desenvolvermos uma alma espiritual,
adquirimos a habilidade de sentirmos além do “eu.” Isto ocorre
quando o “eu” espiritual e altruista emerge da negacdo do “eu”
egoista. Assim, comegamos a sentir vibracdes espirituais mais
intensas até que desenvolvamos a alma de “um ponto”, até sua
intrinseca capacidade.

A esséncia interior da Cabala é a investigacdo da Luz do
Criador, que emana Dele e nos alcanca de acordo com certas leis.

100



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

A lei das raizes e dos ramos é a lei que determina as
operacOes das forcas que impelem todas as partes da criagdo de
nosso mundo a crescer e se desenvolver. E dito na Cabala: “Nao
ha sequer uma grama abaixo sem um anjo acima que a afete e
diga a ela: Cresca!” A linguagem dos ramos também ajuda a
revelar informacdes sobre o que ocorre em outros mundos. As
criaturas que habitam certo mundo percebem os objetos naquele
mundo de forma similar e podem assim trocar informagdes
usando sua propria linguagem. Um pode informar os outros
sobre o que acontece em outros mundos usando a mesma
linguagem, enquanto ao mesmo tempo infere que isto se refere a
objetos em outro mundo, que correspondem ao nosso mundo. E
exatamente nesta linguagem que a Torah foi escrita.

Todos os mundos sio semelhantes uns aos outros; a
diferenca estd apenas no material do qual eles foram criados -
quanto mais alto o mundo, mais “pura” sua matéria. No entanto,
as leis de seu funcionamento e a forma deles sdo as mesmas, e
cada mundo subseqiiente é uma réplica exata (ramo) de seu
predecessor (raiz).

Os seres criados que habitam um determinado mundo
podem apenas perceber dentro dos limites de tal mundo porque
os orgaos dos sentidos apenas percebem o material daquele
mundo em particular. Apenas os seres humanos podem
simultaneamente atingir todos os mundos.

Os niveis de alcance sdo graus consecutivos de percepgao
do Criador. E como se eles formassem uma escada que sobe de
nosso mundo aos mundos espirituais. O degrau base desta escada
é chamado “Machsom” (a barreira). Ela esconde todas as forcas
espirituais de nds de forma tao completa que nao temos qualquer
percepcao delas. Assim, tentamos encontrar a Origem e o
proposito da vida em nosso mundo.

A Luz nos mundos espirituais: Informagdes, sentimentos, e
prazeres sdo passados pela expansdo e contragdo da forga
espiritual chamada “Luz” (fazendo analogia com a luz em nosso

101



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

mundo que d& vida e calor, ou com a luz pertencente ao
pensamento, ao esclarecimento, e a iluminacao).

O direito de existir: Tudo em nosso mundo, bom, mal, por
mais que seja danoso, tem o direito de existir. E-nos dada uma
oportunidade para fazermos corre¢des e melhorias. Ndo ha nada
redundante ou desnecessario em nosso mundo. Tudo é criado
para o bem da humanidade, tanto direta como indiretamente.
Assim, ao nos corrigirmos, neutralizamos qualquer influéncia
prejudicial.

A correcao: O Criador ndo terminou de criar nosso mundo;
foi-nos confiada a tarefa de completéd-lo e aperfeicoa-lo. Vemos
nosso mundo como um fruto que permanece amargo durante seu
amadurecimento, e é nossa tarefa e objetivo corrigi-lo e adocica-lo.

Os dois caminhos da correcao:

O caminho da aceitacdo das leis espirituais da Correcao
por cada um é chamado “o caminho da Luz.” E preferivel da
perspectiva do Criador, porque Seu objetivo é compartilhar
prazer aos Seus seres criados em todos os estigios de sua
existéncia. Assim, ndo provaremos o amargor do fruto.

O caminho do sofrimento: Por tentativa e erro, durante
um periodo de 6.000 anos, a humanidade compreende a
necessidade da observancia das leis da Criacao de uma forma ou
de outra.

A recompensa é o prazer (o sabor do fruto maduro). Nos
podemos apenas influenciar a ndés mesmos; ndo podemos
influenciar nada que esteja fora de nés. Entdo, a correcdo pode
apenas ser feita quando cada um trabalhar no auto-
aperfeicoamento.

Um Cabalista é qualquer pessoa em nosso mundo que
obtém semelhanca com o Criador. Ao estudarmos e observarmos
as leis espirituais nos desenvolvemos espiritualmente até
tornarmo-nos uma parte dos mundos espirituais.

O alcance do objetivo ocorre através do trabalho interno em
nds mesmos, ao estudarmos a natureza e os atributos dos objetos

102



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

espirituais. No6s ndo falamos sobre sensagdes psicoldgicas,
fantasias, ou sugestdo. O que se objetiva aqui é uma genuina
ascensao para um mundo cuja substancia é espiritual, e esta acima
e além de toda percepgao psicolégica humana.

O prazer pode ser sentido apenas se o desejo e a aspiracdo
estiverem disponiveis. Um desejo pode existir apenas na auséncia
de prazer em um dado momento. Uma pessoa que nao foi liberta
da prisdo ndo se deleita na liberdade, e apenas uma pessoa doente
pode verdadeiramente apreciar uma boa satide. Recebemos tanto
os desejos como as aspiracdes do Criador.

A ftnica coisa criada é a sensacdo de deficiéncia, que nao
existe no Criador. Quanto mais desenvolvida for a pessoa, mais
agudamente ela a sentira. Esta deficiéncia é um tanto quanto
limitada em pessoas simples e criancas. Um verdadeiro ser
humano quer o mundo inteiro. Um sabio ndo quer apenas nosso
mundo, mas também os outros mundos.

Uma combinacdo de desejo e aspiracdo é chamada de KIi
(vaso) na Cabala. O prazer em si, Ohr (Luz), emana do Criador.

A sensacdo de prazer: O vaso sente a entrada da Luz,
dependendo da similaridade entre as qualidades do vaso e
aquelas da Luz. Quanto mais similares forem estas qualidades,
mais o vaso pode compartilhar, amar, e dar prazer, e menor sera
sua vontade de receber. Quanto mais préximo for o vaso da Luz,
mais Luz e prazer ele sentira.

A existéncia nos mundos espirituais: Nossa habilidade de
sentir ou ndo o Criador (a Luz) depende apenas de nossa
proximidade Dele, baseada em nossa equivaléncia de atributos
com Ele. Isto é assim porque cada um de nés é um vaso. Assim
que um vaso obtém até mesmo um mintsculo desejo de
compartilhar, de pensar nos outros, de sofrer por eles, de amé-los
e ajuda-los enquanto nao d& importdncia aos seus proprios
desejos, este vaso existe nos mundos espirituais, e suas
propriedades determinam qual mundo ele ird ocupar.

103



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

O reconhecimento do mal: Quando a intencdo de
compartilhar estd ausente no vaso, ele se percebe neste mundo.
Tal vaso é chamado o “corpo” de uma pessoa, que apenas se
importa consigo mesmo. Ndo podemos sequer imaginar a
habilidade de em forma abnegada fazer algo para alguém. Ao
sermos submetidos ao “reconhecimento do mal” - uma auto-

analise acurada e rigorosa - podemos determinar nossa
inabilidade de em uma maneira abnegada fazermos algo para
alguém.

A perfeicao do vaso: O vaso (Kli) é criado de tal forma que
contenha os desejos por todos os prazeres que existem na Luz. Por
causa da restricao e da quebra dos vasos, certo namero de vasos
separados foi formado. Cada um desses vasos se move de um
estado (mundo) para outro, o que conduz a separagao (morte).

Enquanto vive neste mundo, cada um precisa fazer os
atributos de seu vaso similar a Luz, receber uma medida
correspondente de Luz, e se reunir com o0s outros vasos (almas)
para formarem um tnico vaso completamente preenchido com
Luz (prazer). Este estado futuro é chamado Gmar Tikkun (O Fim
da Correcao).

A entrada da Luz no vaso: As diferencas entre as pessoas
sdo baseadas na magnitude de seus desejos. A proibicdo imposta
sobre a coercdo e o assassinato espiritual é bastante clara. Ao se
estudar as propriedades dos vasos espirituais, os vasos materiais
(seres humanos) estimulam o desejo de serem similares a eles. E
pelos desejos no mundo espiritual significarem acdo, ao
gradualmente nos transformarmos, permitimos que a Luz entre
em nossos vasos. Quando estd dentro do vaso, a Luz o purifica
porque a natureza da Luz é “compartilhar.” Através desta
propriedade a Luz gradualmente modifica as caracteristicas do
vaso também.

A Primeira Restricao (Tzimtzum Alef) é uma proibi¢ao, um
compromisso, que o primeiro vaso espiritual coletivo imp0s sobre
si mesmo imediatamente ap6s seu surgimento. Isto significa que

104



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

mesmo que o tnico desejo do Criador seja preencher o vaso com
deleite, o vaso imp0ds uma condicdo sobre si mesmo de que nao ira
receber o prazer para si mesmo, mas apenas para o Criador.

Assim, apenas o pensamento mudou, e ndo a propria agao.
Isto significa que o vaso recebe a Luz ndo porque a quer, mas
porque este é o desejo do Criador. Assim, nosso objetivo é
preencher o desejo de receber, desejar prazer da maneira em que o
Criador deseja.

A sensacdo é o atributo de reagir a auséncia ou a presenga
da Luz, mesmo em suas mais insignificantes porcdes. Em suma,
nossa vida inteira consiste de meros ciclos de sensacoes.
Normalmente, ndo importa para nés do que obtemos prazer, mas
nao podemos viver sem prazer. O reconhecimento e a fama
meramente Nos provéem com uma sensagdo, mas o prazer € tdo
importante para nos!

Nosso estado sempre depende do nosso animo e da
percepcdo daquilo que nos circunda, independentemente do
estado do mundo. Nenhuma de nossas sensagdes é produto de
nossa vida interior e da influéncia do meio, pois a origem delas é
o proprio Criador, pois toda sensagao constitui ou a Luz ou sua
auséncia.

Sentimos ou a ndés mesmos ou ao Criador ou a ambos,
dependendo de nosso estado moral. Enquanto sentimos apenas
nés mesmos, podemos apenas acreditar que o Criador existe e nos
influencia. O fato de percebermos nés mesmos como criaturas
independentes, e de até mesmo acreditarmos que apenas nds
existimos, é um resultado de nossa disparidade espiritual em
relacdo ao Criador, e de nosso distanciamento Dele.

A intencao (Kavanah) é a Ginica e mais importante coisa em
toda acdo que uma pessoa realiza. Isto é assim porque no mundo
espiritual, um pensamento constitui uma ac¢do. Similarmente, em
nosso mundo corpéreo, alguém que corta outra pessoa com uma
lamina com inten¢do de lhe causar mal é punido, enquanto outra

105



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

pessoa usa uma lamina com o objetivo de curar - como no caso de
uma cirurgia - e é recompensada.

Se a sentenca fosse dada de acordo com as leis absolutas dos
mundos espirituais, entdo por cada pensamento mal uma pessoa
deveria ser espiritualmente punida. De fato, na espiritualidade é
exatamente isto que acontece.

Nosso animo e nossa satide também dependem de nossas
intengoes, e ndo da dificuldade ou do carater de nosso trabalho ou
estado financeiro. Deve ser notado que enquanto podemos apenas
controlar nossas agdes fisicas, podemos apenas mudar nossos
sentimentos através do mundo espiritual.

E por isso que a oracio é de enorme importancia; ela é
composta essencialmente de cada apelo (mesmo sem palavras,
que vem do coragdo) a Origem de tudo que existe, o Criador, para
quem todos os seres criados sdo iguais e queridos.

106



CAPITULO 14
PERGUNTAS FEITAS FREQUENTEMENTE

Pergunta: Qual é o tema principal da Cabala?

Desde o principio dos tempos, a humanidade tem
procurado por respostas as principais questdes da existéncia:
Quem sou eu? Qual é o propédsito de minha vida? Por que o
mundo existe, e, iremos nds continuar a existir apds a morte?

Cada pessoa tenta encontrar suas proprias respostas a estas
questdes através das fontes de informacao a disposicdo dela.
Todos noés desenvolvemos nossa propria perspectiva do mundo,
guiados pela abordagem que parece mais confidvel.

A questdo sobre o significado da vida adiciona um
descontentamento mais abrangente ao nosso sofrimento
cotidiano: Para que eu tenho sofrido? Esta questio ndo deixa
sentirmo-nos contentes, mesmo quando nossos desejos do dia-a-
dia sao temporariamente satisfeitos.

Mesmo quando atingimos nosso objetivo, logo comecamos a
sentir descontentamento. Olhando para tras, vemos quanto tempo
gastamos para alcancar o objeto desejado, e qudo pouco prazer
recebemos em troca.

J& que ndo h& respostas para as questdes acima, as
aspiragoes das pessoas se voltam para as crencas da antiguidade.
Meditacdes e praticas fisicas e psicolégicas nos ajudam a sentir
mais confortiveis. Mas isto é apenas um esfor¢o para
esquecermos de ndés mesmos, mesmo porque nossos desejos
permanecem insatisfeitos e o significado da vida permanece
obscuro. Todos estes métodos nos acalmam, ndo porque eles
provéem uma resposta para a questao a respeito do propdsito da

107



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

vida e do significado do sofrimento, mas porque nos ajudam a
diminuir nossas exigéncias.

Contudo, logo descobrimos que a verdade ndo pode ser
ignorada. A humanidade esta constantemente buscando uma
explicagdo logica para sua existéncia; a humanidade tem estudado
as leis da natureza por milhares de anos.

Cientistas modernos percebem que quanto mais longe
avancam em sua investigacdo, mais nebulosa e mais desordenada
a imagem do mundo se torna. Os livros cientificos modernos se
assemelham a obras sobre misticismo e ficcdo cientifica, ainda
assim falhando em prover uma resposta a questdo sobre o
significado da vida.

A ciéncia da Cabala oferece seu proprio método de
investigar o mundo. Ela nos ajuda a desenvolver a habilidade de
sentir a parte oculta do universo. Os Cabalistas nos falam de
técnicas baseadas em suas experiéncias pessoais. Em seus livros,
eles ensinam o método de investigagdo do universo, e mostram
como receber a resposta sobre o significado da vida.

Pergunta: Por que a Cabala é chamada de “ciéncia oculta?”

A Cabala é a ciéncia mais importante ao homem porque
trata do propésito da vida, do por que ndés nascemos e vivemos
neste mundo. A Cabala explica o significado da vida, de onde
viemos, e para onde iremos logo que completarmos nosso periodo
na terra.

Os Cabalistas recebem respostas a estas questdes enquanto
ainda vivem aqui neste mundo. O estudo da Cabala prové
conhecimento sobre os mundos espirituais e a0 mesmo tempo
desenvolve um sexto “6rgao” dos sentidos, que percebe a

108



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

realidade que nos cerca. E neste sentido que uma pessoa sente a
parte oculta do universo.

A atingivel, mas costumeiramente oculta, parte do universo
nos da todas as respostas para todas as questdes que indagamos a
respeito de n6s mesmos. Nada é mais urgente e mais importante
do que este conhecimento, porque ele nos ensina sobre nés
mesmos, sobre o mundo em que vivemos, e sobre nosso préprio
destino.

Tudo que aprendemos sobre nés mesmos e o mundo,
revelamos por nés mesmos e dentro de nés mesmos. Tudo isto
acontece em nossos sentimentos e conhecimentos acumulados,
que estdo ocultos dos outros, é por isso que a Cabala é chamada
de “ciéncia oculta.”

Pergunta: Quem é um Cabalista?

Um Cabalista é uma pessoa que, exteriormente, € como
qualquer outra pessoa. Um Cabalista ndo tem de ser talentoso ou
culto. Nao ha nada de incomum em sua aparéncia externa. Eles
sdo pessoas comuns que, através do estudo da Cabala, obtiveram
um “sexto sentido,” uma sensagado da parte oculta do mundo. Ela
estd oculta das pessoas comuns, que a chamam de “o mundo
espiritual.” Um Cabalista pode perceber o universo inteiro com
este novo sentido adquirido, percebendo tanto nosso mundo
como o mundo espiritual como uma realidade tangivel, assim
como percebemos nossa realidade cotidiana.

Os Cabalistas sentem o Mundo Superior e o captam de
forma objetiva. Ele é chamado de “Mundo Superior” porque
existe além de nossa percepcao comum. Os Cabalistas percebem
que todas as coisas descem do Mundo Superior e aparecem no

109



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

nosso. Eles véem todas as causas e efeitos porque existem
simultaneamente no Mundo Superior e em nosso mundo.

Uma pessoa comum percebe apenas uma fracdo do universo
que nos cerca e chama esta fragdo de “nosso mundo.” Um
Cabalista percebe a completa extensao do universo.

Os Cabalistas passam adiante seus conhecimentos em livros
escritos em uma linguagem especial. Assim entdo, alguém pode
apenas estudar esses livros sob a orientagdo de um Cabalista, e ao
seguir um método especial. Em tal caso, estes livros tornam-se um
meio de alcance para a verdadeira realidade.

Pergunta: Por que é importante estudar Cabala?

Cada pessoa tem uma oportunidade de desenvolver o sexto
sentido. Os Cabalistas escrevem seus livros enquanto percebem e
estdo sob a direta influéncia dos mundos espirituais. Ao ler estes
livros, o leitor atrai a “Luz Circundante” para ele ou ela, mesmo
sem entender nada do que esta escrito neles.

Enquanto estudamos, trazemos esta Luz sobre nés mesmos,

e a Luz gradualmente revela a imagem completa da realidade a
nos. Este sexto sentido (espiritual), que pode perceber o universo
inteiro, estd adormecido em cada um. Ele é chamado de “um
ponto no coragdo.” Apenas a Luz Circundante estd destinada a
preenché-lo. A Luz é chamada “Circundante” porque circunda o
sexto sentido enquanto ainda ndo pode preenché-lo.

Este ponto, o embrido do sexto sentido “expande-se” e
adquire “volume” suficiente a permitir a entrada da Luz
Circundante nele. A entrada da Luz no ponto no coragao cria no
estudante a primeira sensacdo do Espiritual, do Divino, do Outro
Mundo. Conforme a Luz entra no ponto, percebemos uma

110



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

imagem mais ampla e clara do Mundo Superior e vemos nosso
passado e futuro.

Na Introdugio ao estudo das Dez Sefirot, item 155, esta escrito:

“Por que os Cabalistas obrigaram todas as pessoas a
estudarem Cabala? Porque mesmo quando as pessoas que
estudam Cabala ndo entendem o que elas estdo estudando,
através do desejo delas de entender, despertam sobre elas a Luz
que circunda suas almas. Isto significa que a cada pessoa é
garantido o alcance de tudo que o Criador preparou no
Pensamento da Criacdo. Aquele que nao alcangou isto nesta vida
receberd em uma das proximas vidas. Até que a pessoa torne-se
capaz de receber esta Luz no interior, ela continua a brilhar de
fora e aguarda que a pessoa crie um sentido que a perceba.”

Quando estudamos Cabala, a Luz Circundante
instantaneamente brilha sobre nds sem se vestir em nossas almas,
pois o sexto sentido ainda ndo foi desenvolvido. No entanto, a
Luz que recebemos toda vez durante nossos estudos purifica e faz
de nés aptos a receber a Luz no interior. A recepgao da Luz
garante conhecimento absoluto, calma, e a sensagdo de
imortalidade.

Pergunta: Como a informacao Cabalistica é transmitida?

Os Cabalistas passaram seu conhecimento sobre o Mundo
Superior tanto oralmente como de forma escrita. A principio, este
conhecimento surgiu na Mesopotdmia no século XVIII Antes da
Era Comum. O conhecimento acumulado foi exposto no Livro da
Criagiao (Sefer Yetzirah), atribuido a Abrado. Este livro ainda se
encontra disponivel em livrarias.

Em cada geracgao, os Cabalistas escrevem seus livros para as
almas de uma geragcdo em particular. Vérias linguagens foram

111



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

usadas na Cabala através dos séculos. Isto é porque o
desenvolvimento da alma humana ocorre gradualmente. De
geracdo em geracdo, as almas, cada vez mais grosseiras, retornam
a este mundo com experiéncias de vidas anteriores. Elas trazem o
peso do sofrimento extra, mas também contribuem com sua
“bagagem” espiritual. Mesmo que esta informacdo esteja
escondida do individuo, ela existe no ponto do coragao dele.

Assim entdo, para entender a Cabala, cada geracdo necessita
de sua prépria linguagem, apropriada as almas que descem. O
desenvolvimento da humanidade é uma descida de almas para
este mundo. Conforme elas descem para nosso mundo e se
manifestam em novos corpos em cada geragao, as mesmas almas
se desenvolvem, compreendem a necessidade do avango
espiritual, e atingem o conhecimento divino, a eternidade, e a
perfeicao.

Pergunta: Quanto tempo leva para se comecar a sentir o
mundo espiritual?

Na Introdugao ao Estudo das Dez Sefirot esta escrito que uma
pessoa que estuda através de fontes genuinas pode entrar no
mundo espiritual num periodo de trés a cinco anos. Isto significa
que se alguém estuda com a intencdo correta, tal estudante cruza
a barreira entre este mundo e o mundo espiritual e atinge a Luz
Superior.

112



SOBRE O BNEI BARUCH

Bnei Baruch é uma organizacdo sem fins lucrativos que
difunde a sabedoria da Cabala para acelerar a espiritualidade
da humanidade. O Cabalista Rav Michael Laitman, PhD, que foi o
discipulo e assistente pessoal do Rabi Baruch Ashlag, o filho de
Rabi Yehuda Ashlag (autor do comentério Sulam sobre O Zohar),
segue as pegadas de seu mentor ao conduzir este grupo rumo a
sua missao.

O método cientifico de Laitman prové os individuos de
todas as crencas, religides, e cultura com as ferramentas precisas
necessdrias para se embarcar em um cativante caminho de
autodescoberta e ascensao espiritual. Focalizado primariamente
nos processos internos pelos quais os individuos passam em seus
respectivos caminhares, o Bnei Baruch da boas vindas as pessoas
de todas as idades e estilos de vida para envolverem-se neste
processo recompensador.

Em anos recentes, uma massiva busca mundial por
respostas as questdoes da vida tem se encaminhado. A sociedade
perdeu sua habilidade de ver a realidade pelo o que ela é, e no
lugar disso, conceitos superficiais e muitas vezes enganadores
apareceram. O Bnei Baruch vem a servir a todos aqueles que
buscam uma consciéncia além do padrado, pessoas que buscam
entender o verdadeiro propodsito de estarmos aqui.

O Bnei Baruch oferece orientagdo pratica e um método
confidvel para se entender os fenomenos do mundo. O método de
ensino auténtico, deixado por Rabi Yehuda Ashlag, ndo apenas
ajuda vencermos as provas e tribulagdes da vida cotidiana, mas
inicia um processo no qual os proéprios individuos se estendem
além de suas atuais fronteiras e limitacoes.

O Rabi Yehuda Ashlag deixou um método de estudo para
esta geracdo, que essencialmente “treina” individuos para se
comportarem como se eles ja tivessem alcangado a perfeicdo dos
Mundos Superiores enquanto permanecem aqui em nosso

113



CONCEITOS BASICOS DA CABALA

mundo. Nas palavras do Rabi Yehuda Ashlag, “Este método é
uma maneira prética de se atingir o Mundo Superior, a fonte de
nossa existéncia, enquanto se vive neste mundo.”

Um Cabalista é um pesquisador que estuda sua proépria
natureza usando este método preciso, comprovado e que resistiu
a prova do tempo. Através deste método, a pessoa atinge a
perfeicdo e o controle sobre sua vida, e realiza o verdadeiro
objetivo da vida. Assim como uma pessoa ndo pode existir
apropriadamente neste mundo sem ter conhecimento dele, a alma
ndo pode existir apropriadamente no Mundo Superior sem
conhecimento dele. A sabedoria da Cabala nos prové com este
conhecimento.

114



COMO CONTATAR O BNEI BARUCH

115



	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10
	Página 11
	Página 12
	Página 13
	Página 14
	Página 15
	Página 16
	Página 17
	Página 18
	Página 19
	Página 20
	Página 21
	Página 22
	Página 23
	Página 24
	Página 25
	Página 26
	Página 27
	Página 28
	Página 29
	Página 30
	Página 31
	Página 32
	Página 33
	Página 34
	Página 35
	Página 36
	Página 37
	Página 38
	Página 39
	Página 40
	Página 41
	Página 42
	Página 43
	Página 44
	Página 45
	Página 46
	Página 47
	Página 48
	Página 49
	Página 50
	Página 51
	Página 52
	Página 53
	Página 54
	Página 55
	Página 56
	Página 57
	Página 58
	Página 59
	Página 60
	Página 61
	Página 62
	Página 63
	Página 64
	Página 65
	Página 66
	Página 67
	Página 68
	Página 69
	Página 70
	Página 71
	Página 72
	Página 73
	Página 74
	Página 75
	Página 76
	Página 77
	Página 78
	Página 79
	Página 80
	Página 81
	Página 82
	Página 83
	Página 84
	Página 85
	Página 86
	Página 87
	Página 88
	Página 89
	Página 90
	Página 91
	Página 92
	Página 93
	Página 94
	Página 95
	Página 96
	Página 97
	Página 98
	Página 99
	Página 100
	Página 101
	Página 102
	Página 103
	Página 104
	Página 105
	Página 106
	Página 107
	Página 108
	Página 109
	Página 110
	Página 111
	Página 112
	Página 113
	Página 114
	Página 115

