
 
 

Conceitos 
Básicos da 

Cabala 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
  

 
 
 
 

1 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

A Árvore da Vida 
 

Eis que antes das emanações serem emanadas e das criaturas serem criadas, 
A simples luz superior preenchia toda a existência. 
E não havia lacuna, como uma atmosfera vazia, um vácuo, ou um buraco, 
Mas tudo era preenchido com simples e ilimitada luz. 
E não havia tal parte como cabeça ou cauda, 
Mas tudo era luz simples e suave, equilibrada igual e uniformemente, 
E foi chamada Luz Infinita. 
 
E quando por Sua simples vontade, surgiu o desejo de criar o mundo e emanar as 
emanações, 
Para trazer à luz a perfeição de Seus feitos, Seus nomes, Suas denominações, 
Que foi a causa da criação dos mundos, 
Ele então Se restringiu, no meio, 
Precisamente no centro, 
Ele restringiu a luz. 
E a luz afastou-se para os lados em torno daquele ponto central. 
E ali restou um espaço vazio, um vácuo 
Circundando o ponto central. 
E a restrição foi uniforme 
Em volta do ponto vazio, 
De forma que o espaço 
Uniformemente circundou-o. 
 
Assim, após a restrição, 
Tendo formado um vácuo e um espaço 
Precisamente no centro da luz infinita, 
Um lugar foi formado, 
Onde o emanado e criado podem residir. 
Então da Luz Infinita uma única linha estendeu-se, 
Desceu dentro daquele espaço. 
E através daquela linha, Ele emanou, criou, formou, e 
Fez todos os mundos. 
Antes de estes mundos virem a ser 
Havia um infinito, um nome, em maravilhosa e oculta unidade, 
E mesmo nos anjos mais próximos a Ele 
Não há capacidade de atingir o infinito, 
Pois não há mente que possa a Ele perceber, 
Porque Ele não tem lugar, nem limite, nem nome. 
 

     O ARI, um grande Cabalista do século 16 

2 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 

Conceitos Básicos 
Da Cabala 

 
 

INDICE 
 

 

Introdução.................................................................................................................

11 

Capítulo 1 – O Método de Percepção da 

Cabala......................................17 

Capítulo 2 – O Propósito da 

Cabala...............................................................23 

Capítulo 3 – A Outorga da 

Cabala.................................................................27 

Capítulo 4 – Perfeição e o 

Mundo...................................................................33 

Capítulo 5 – Livre 

Arbítrio.................................................................................39 

 

 

Capítulo 6 – A Essência e o Propósito da 

Cabala.....................................49 

3 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Capítulo 7 – Do Posfácio ao 

Zohar.................................................................53 

Capítulo 8 – A Linguagem da 

Cabala...........................................................61 

Capítulo 9 – Do Prefácio ao 

Zohar.................................................................67 

Capítulo 10 – Da Introdução ao 

Zohar.........................................................77 

Capítulo 11 –Da Introdução ao Estudo das Dez 

Sefirot......................105 

Capítulo 12 –Condições para Revelar os Segredos da 
       Sabedoria da 

Cabala...................................................................................111 

Capítulo 13 – Conceitos 

Chave......................................................................115 

Capítulo 14 – Perguntas Feitas 

Freqüentemente....................................125 

 

 

 

 

Sobre o Bnei 

Baruch............................................................................................133 

Como contatar o Bnei 

Baruch.........................................................................135 

4 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 
NOTA DO AUTOR 

 
 
 

esmo podendo esse livro parecer bastante básico, não é 
seu  propósito  ser  um  livro  que    trata  do  conhecimento 
básico da Cabala. Ao invés disso, é um livro que ajuda 

os leitores a cultivarem uma familiaridade com os conceitos da 
Cabala, com os objetos espirituais, e com os termos espirituais. 

M 
Ao  ler  e  reler  este  livro,  a  pessoa  desenvolve  observações, 

sentidos e familiaridades internas que anteriormente não existiam 
dentro dela. Estas observações recentemente adquiridas são como 
sensores que “percebem” o espaço ao redor de nós que está oculto 
aos nossos sentidos convencionais. 

Assim, este livro tem como objetivo favorecer a 
contemplação dos termos espirituais. À medida que nos 
integramos  a  estes  termos,  podemos  começar  a  ver  com  nossa 
visão interior o desvelar da estrutura espiritual que nos circunda, 
quase como se uma neblina desvanecesse. 

Mesmo assim, este livro não é voltado ao estudo dos fatos. 
Ao invés disso, é um livro para iniciantes que desejam despertar 
as mais profundas e sutis sensações que eles possam ter.  

 

 

Michael Laitman 

5 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

INTRODUÇÃO 

 

Abra um pouco seu coração para mim, 

E eu revelarei o mundo para você. 

-O Livro do Zohar 

 

Quem sou eu? 

Por que existo? 

De onde viemos? Para onde vamos? E qual é nosso propósito aqui? 

Já estivemos neste mundo antes? 

Por que há sofrimento neste mundo e podemos nós evitá-lo? 

Como podemos atingir a paz, a realização, e a felicidade? 

 

De geração a geração, as pessoas tentam encontrar respostas 
a estas dolorosas perguntas insistentes. O fato de elas 
permanecerem  de  geração  a  geração  indica  que  nós  ainda  não 
recebemos respostas satisfatórias a elas. 

 Enquanto estudamos a natureza e o universo, descobrimos 
que  tudo  que  nos  cerca  existe  e  funciona  de  acordo  com  leis 
precisas e significativas. Mesmo assim, quando examinamos a nós 
mesmos,  o  zênite  da  Criação,  chegamos  à  conclusão  de  que  a 
humanidade aparentemente existe fora deste sistema de leis 
racionais. 

 Por exemplo, quando observamos como sabiamente a 
natureza criou nossos corpos e como de forma precisa e 
significativa  cada  célula  em  nossos  corpos  funciona,  nós  somos 
incapazes de responder à pergunta: “Por que o organismo inteiro 
existe?” 

 Tudo  o  que  nos  circunda  é  permeado  com  conexões  de 
causa e efeito. Nada é criado sem um propósito; o mundo físico é 
governado  por  leis  precisas  de  movimentação,  transformação,  e 

6 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

circulação.  No  entanto,  a  pergunta  principal  –  “Por  que  tudo 
existe  (não  apenas  nós,  mas  o  universo  inteiro)?”  –  permanece 
sem  resposta.  Existe  alguém  nesse  mundo  que  não  tenha  sido 
tocado por esta pergunta ao menos uma vez? 

 As  teorias  científicas  existentes  declaram  que  o  mundo  é 
governado por leis físicas invariáveis que nós somos incapazes de 
influenciar. Nossa única tarefa é vivermos bem, usando-as 
sabiamente e preparando o terreno para as futuras gerações. Mas, 
o “viver bem” não responde à questão relacionada à porque essas 
futuras gerações irão, ou deveriam, existir. 

 A  questão  da  origem  da  humanidade  –  tanto  por  espécies 
primitivas através da evolução, como pela visita e estabelecimento 
de  extraterrestres  –  não  muda  as  questões  essenciais.  Existem 
duas  datas  principais  na  vida  de  cada  pessoa:  o  nascimento  e  a 
morte.  O  que  acontece  entre  elas  pode  ser  exclusivo  e,  portanto 
sem  preço.  Também  pode  ser  insignificante  se  ao  fim  disso  há 
uma escuridão e um vazio. 

 Onde  está  nossa  sábia,  onisciente  e  coerente  natureza  que 
não faz nada sem propósito? Cada átomo, cada célula no 
organismo humano possui sua causa e seu propósito; mas, qual é 
o propósito do organismo inteiro? Talvez existam algumas leis e 
objetivos que nós ainda não descobrimos. 

 Nós  podemos  investigar  algo  em  um  nível  evolucionário 
inferior ao nosso. Nós percebemos e compreendemos o 
significado da existência inanimada, vegetativa e animal. Mas não 
podemos compreender o significado da existência humana. 
Evidentemente,  este  entendimento  pode  ser  atingido  apenas  a 
partir de um nível existencial superior. 

 Nossa  investigação  do  mundo  concentra-se  no  estudo  de 
como ele reage à nossa influência sobre ele. Nós podemos apenas 
investigar em nosso próprio nível e não acima dele. Mesmo 
quando  investigamos  em  nosso  próprio  nível,  nós  o  estudamos 
aplicando algum impacto sobre o mundo e medindo a reação ao 
impacto.  Nós  percebemos  nossa  influência  sobre  o  mundo  com 

7 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

nossos cinco sentidos: visão, audição, olfato, gustação, e tato. Por 
outro lado, podemos usar instrumentos que expandem o alcance 
da percepção de nossos limitados sentidos. 

 Infelizmente,  nós  não  podemos  reconhecer  nada  além  do 
que  os  nossos  sentidos  podem  perceber  e  investigar.  É  como  se 
nada existisse além do que percebemos. Tudo o que parece existir, 
existe  apenas  dentro  daquilo  que  percebemos,  e,  uma  criatura 
com sentidos diferentes experimentaria as mesmas coisas de 
forma totalmente diferente. 

 Ao  mesmo  tempo,  não  sentimos  falta  de  órgãos  sensoriais, 
como, por exemplo, um sexto dedo em nossas mãos. Exatamente 
como  é  impossível  explicar  o  significado  da  palavra  visão  a  um 
cego de nascença, assim então, nós somos incapazes de descobrir 
as  formas  ocultas  da  natureza  com  os  métodos  de  investigação 
que aplicamos hoje. 

 De acordo com a Cabala, existe um mundo espiritual que é 
imperceptível  aos  nossos  órgãos  sensoriais.  No  seu  centro  existe 
uma parte minúscula – nosso universo e nosso planeta (o coração 
deste universo). Esta esfera de informação, pensamentos e 
emoções nos afeta através das leis da natureza e de suas 
incidências.  Também  nos  coloca  sob  certas  condições  nas  quais 
devemos agir. 

 Nós não escolhemos onde, quando, com quem, e com quais 
traços  e  inclinações  nós  nasceremos.  Nós  não  escolhemos  quem 
encontraremos e em qual ambiente cresceremos. Estas coisas 
determinam todas as nossas ações e reações, como também todas 
as suas conseqüências. Então onde está nosso livre arbítrio? 

 De  acordo  com  a  Cabala,  existem  quatro  conhecimentos 
obrigatórios a se atingir: 

 A Criação: O estudo da Criação e a evolução dos mundos, a 
saber: 

• A  maneira  que  o  Criador  criou  os  mundos,  com  as  criaturas 
que os habitam, através de consecutivas restrições; 

8 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

• As leis de interação entre os mundos espirituais e o material, e 
suas conseqüências; 

• O objetivo da criação do homem é formar um sistema com uma 
ilusão da existência do livre arbítrio, ao combinar a alma com o 
corpo, e ao controlá-los através da natureza e do aparente fator 
do  acaso  com  a  ajuda  de  dois  sistemas,  de  forças  da  luz  e  da 
escuridão, balanceados mutuamente. 

O  Funcionamento:  O  estudo  da  essência  humana  –  sua 
interconexão e interação com o mundo espiritual. O 
Funcionamento lida com o chegar a – e ao sair de – este mundo. 
Também inclui as reações dos Mundos Superiores ao nosso 
mundo  e  aos  outros  seres  humanos,  causadas  pelas  ações  do 
homem. Investiga o caminho de cada um, da criação dos mundos 
ao alcance do objetivo final. 

Encarnações da Alma: O estudo da essência de cada alma e 
suas  encarnações,  como  também  das  nossas  ações  nesta  vida  e 
suas  conseqüências  para  as  vidas  subseqüentes.  A  investigação 
das  encarnações  examina  como  e  porque  uma  alma  desce  a  um 
corpo, e o que determina a aceitação de certa alma dentro de certo 
corpo. 

As encarnações da Alma também lidam com o mistério do 
acaso, e investiga a história humana como resultado da ordem e 
de  ciclos  de  almas  definidos.  Também  segue  esta  trajetória  por 
6.000  anos  e  estuda  a  conexão  da  alma  com  o  governo  geral  do 
sistema dos mundos, e estuda seus ciclos de vida e morte. 
Também define os fatores dos quais nosso caminhar neste mundo 
depende. 

Governo: O estudo de nosso mundo: os níveis inanimados, 
vegetativo,  e  animal  da  natureza,  a  essência  e  o  papel  deles,  e 
como eles são governados pelo mundo espiritual. Estuda o 
Governo Superior e nossa percepção da natureza, tempo, e 
espaço. Investiga as Forças Superiores que movem os corpos 
materiais, e a maneira em que as forças internas conduzem todas 
as coisas, animadas e inanimadas, ao objetivo predeterminado. 

9 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Pode  alguém  resolver  este  enigma  fundamental  da  vida 
humana sem tocar na questão de sua origem? Todo ser humano 
encontra  esta  questão.  A  busca  pelo  objetivo  e  o  significado  da 
existência é a questão chave por volta da vida espiritual humana. 
Assim,  a  partir  da  segunda  metade  do  século  XX,  nós  temos 
observado um ressurgimento das aspirações espirituais humanas.  

O  progresso  tecnológico  e  as  catástrofes  globais  que  dão 
surgimento a uma variedade de filosofias não trouxeram 
realização  espiritual  à  humanidade.  Como  a  Cabala  explica,  de 
todos  os  prazeres  existentes,  nosso  mundo  apenas  recebeu  uma 
minúscula fagulha – e sua presença nos objetos corpóreos é o que 
produz todos os nossos prazeres terrenos. 

Em  outras  palavras,  todas  as  nossas  sensações  prazerosas, 
de  qualquer  origem,  são  causadas  apenas  pela  presença  dessa 
minúscula  fagulha  dentro  delas.  Através  de  nossas  vidas,  nós 
somos  postos  numa  busca  forçada  por  novos  objetos  de  prazer, 
esperando receber prazeres cada vez maiores; nós sequer 
suspeitamos que eles não passem de cascas. 

Para recebermos absoluta satisfação, devemos nos 
conscientizar da necessidade da elevação espiritual além da 
matéria.  Há  dois  caminhos  em  nosso  mundo  para  se  alcançar  o 
objetivo: o caminho da ascensão espiritual (a Cabala), e o caminho 
do sofrimento. 

O  caminho  da  Cabala  é  um  caminho  de  independente  e 
voluntária  compreensão  da  necessidade  de  gradualmente  acabar 
com  o  egoísmo,  enquanto  a  Luz  Superior  é  utilizada  para  se 
perceber o egoísmo como mal. 

Às vezes as pessoas vêm a compreender isto de forma 
totalmente  inesperada.  Uma  pessoa  secular,  bem  estabelecida  e 
calma, de repente começa a sentir-se bastante descontente; 
qualquer  fagulha  de  excitação,  alegria,  gosto  pela  vida  e  prazer 
desaparece da vida diária desta pessoa. 

Esse é o estado de nossa geração, onde a abundância 
material faz surgir uma sensação de fome espiritual. Nós 

10 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

começamos buscar outras fontes de contentamento, muitas vezes 
escolhendo um longo e espinhoso caminho. O livre arbítrio existe 
entre o caminho da ascensão espiritual e o caminho do 
sofrimento. Pode-se apenas esperar que as pessoas irão “escolher 
a  vida”  ao  invés  de  embarcarem  no  caminho  do  sofrimento,  o 
mesmo caminho que nós freqüentemente trilhamos no passado. 

11 



CAPÍTULO 1 

O MÉTODO DE PERCEPÇÃO DA CABALA 
  

A Cabala ensina sobre as conexões de causa e efeito entre as 
origens espirituais, que se unem de acordo com leis absolutas em 
um  objetivo  elevado:  que  o  Criador  seja  alcançado  pelos  seres 
criados enquanto existem neste mundo. 

 De  acordo  com  a  Cabala,  cada  um  da  humanidade  precisa 
alcançar este ponto conclusivo, de completamente alcançar o 
objetivo e o programa da Criação. Através das gerações, 
indivíduos têm alcançado certo nível espiritual através do 
trabalho individual. Estas pessoas, chamadas “Cabalistas”, 
subiram até o topo da escada espiritual. 

 Todo objeto material e seu agir, do menor ao maior, é 
operado por forças espirituais que preenchem o universo inteiro. 
É como se o nosso universo estivesse disposto sobre uma teia de 
forças. 

 Tome,  por  exemplo,  o  mais  insignificante  organismo  vivo 
que tem por papel meramente se reproduzir e sustentar sua 
espécie. Pense sobre quantas forças e sistemas complexos 
funcionam dentro dele, e como muitos deles permanecem 
imperceptíveis ao olho humano. Se nós os multiplicássemos pelo 
número  de  organismos  que  vivem  hoje,  e  por  aqueles  que  já 
viveram em nosso universo e nos mundos espirituais, nós iremos 
ter uma vaga idéia do vasto número de forças e conexões que os 
controlam. 

 Alguém pode descrever as forças espirituais como dois 
sistemas  equivalentes  e  interconectados.  A  diferença  entre  eles  é 

12 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

que  um  vem  do  Criador  e  desenvolve-se  de  cima  para  baixo 
através de todos os mundos até nosso mundo. E o outro começa 
em  nosso  mundo  e  eleva-se  de  acordo  com  as  leis  que  foram 
desenvolvidas no primeiro sistema e agora funcionam no 
segundo. 

 A  Cabala  define  o  primeiro  sistema  como  “A  ordem  da 
criação dos mundos e Sefirot,” e o segundo como “Os alcances ou 
níveis da profecia e do espírito.” O segundo sistema ensina que as 
pessoas que desejam alcançar o grau conclusivo devem seguir as 
leis  do  primeiro  sistema,  que  são  as  leis  estudadas  na  Cabala. 
Quando alguém ascende nestes níveis, o segundo fator nasce em 
seu interior. Isto é, a espiritualidade. 

 O mundo corpóreo é cheio de forças e fenômenos os quais 
não sentimos de forma direta, como a eletricidade e o 
magnetismo,  mas,  mesmo  crianças  pequenas  estão  acostumadas 
com  seus  nomes  e  os  resultados  de  suas  ações.  Por  exemplo,  a 
despeito de nosso conhecimento da eletricidade ser limitado, nós 
aprendemos a utilizar este fenômeno para os nossos propósitos e 
definimos isto tão naturalmente como damos nomes a coisas 
como o pão e o açúcar.  

 De forma similar, é como se todos os nomes na Cabala nos 
dessem uma real e objetiva idéia sobre um objeto espiritual. 
Pensando bem, da mesma forma que nós não temos idéia sobre os 
objetos  espirituais  ou  até  mesmo  sobre  o  Criador,  assim,  somos 
igualmente  ignorantes  sobre  qualquer  objeto,  até  sobre  aqueles 
que podemos agarrar com nossas mãos. Isto é assim porque nós 
percebemos não o objeto em si, mas nossa reação ao seu impacto 
sobre os nossos sentidos. 

 Estas reações nos dão um vislumbre de conhecimento, 
mesmo  que  a  essência  do  objeto  em  si  permaneça  totalmente 

13 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

oculta a nós. Além do mais, nós somos absolutamente incapazes 
de entender até a nós mesmos. Tudo o que conhecemos sobre nós 
mesmos é limitado às nossas ações e reações. 

 Como um instrumento de investigação do mundo, a ciência 
divide-se em duas partes: o estudo das propriedades da matéria e 
o  estudo  de  sua  forma.  Em  outras  palavras,  não  há  nada  no 
universo que não consista de matéria e forma. Por exemplo, uma 
mesa  é  uma  combinação  de  matéria  e  forma,  onde  a  matéria, 
como  por  exemplo,  a  madeira,  é  a  base  que  contém  a  forma  – 
aquela  de  uma  mesa.  Ou  tome  a  palavra,  “mentiroso”,  onde  a 
matéria (o corpo de alguém) é o suporte da forma, a falsidade. 

 Uma  ciência  que  estuda  a  matéria  é  baseada  em  testes  e 
experimentos que conduzem a conclusões científicas. No entanto, 
uma ciência que estuda a forma desconsiderando a matéria, e as 
separando abstratamente, não pode ser baseada em experimentos. 
Isto é igualmente verdadeiro com formas que nunca foram 
conectadas à matéria, porque uma forma sem matéria não existe 
em nosso mundo. 

 Uma forma pode ser separada da matéria apenas na 
imaginação de alguém. Assim então, todas as conclusões em tais 
casos  são  baseadas  puramente  em  suposições  teóricas.  Toda  a 
filosofia  relaciona-se  com  este  tipo  de  ciência,  e  a  humanidade 
muitas vezes sofreu por causa das conclusões inconsistentes dos 
filósofos.  A  maioria  dos  cientistas  modernos  tem  rejeitado  este 
tipo de pesquisa porque suas conclusões são completamente 
incertas. 

 Enquanto investigamos os mundos espirituais, descobrimos 
que nossas percepções são meramente uma vontade de Cima que 
deseja  que  sintamos  como  se  fossemos  uma  entidade  existindo 
separada, e não uma parte do Criador. O mundo inteiro que nos 

14 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

circunda é na verdade o resultado da influência das forças 
espirituais sobre nós. Este é o porquê do mundo que nos cerca ser 
considerado um mundo de ilusões. 

 Deixe-me explicar o que isto significa com uma alegoria: 

 “Era uma vez um cocheiro. Ele possuía um par de cavalos, 
uma casa, e uma família. Subitamente, veio a ele uma onda de má 
sorte: seus cavalos morreram e assim também sua mulher e seus 
filhos, e sua casa desmoronou. Em pouquíssimo tempo o cocheiro 
morreu de aflição. Na corte celestial, discutia-se o que poderia ser 
dado  para  uma  alma  tão  atormentada.  Finalmente,  foi  decidido 
faze-lo sentir como se estivesse vivo, com sua família em sua casa, 
como se tivesse bons cavalos, e estivesse feliz com seu trabalho e 
sua vida.” 

 Estas  sensações  são  algumas  vezes  percebidas  da  mesma 
forma em sonhos que parecem reais. De fato, apenas nossas 
sensações criam as imagens do mundo que nos cerca. Então quem 
pode diferenciar a ilusão da realidade? 

 Como  todas  as  ciências,  a  Cabala  também  é  dividida  em 
estudo da matéria e estudo da forma. Contudo, possui um aspecto 
notável  e  uma  vantagem  sobre  outras  ciências:  Mesmo  a  parte 
dela que estuda a forma separada da matéria é baseada 
inteiramente em controle experimental; ou seja, é sujeita à análise 
empírica! 

 Quando um Cabalista eleva-se ao nível espiritual do objeto 
estudado, ele ou ela adquire as qualidades do objeto e assim então 
tem  um  completo  insight.  Esta  pessoa  pode  praticamente  operar 
diversas  formas  de  matéria,  mesmo  antes  delas  se  manifestarem 
na matéria, como que observando nossas ilusões de fora delas! 

 Como em qualquer outro ensino, a Cabala usa uma 
terminologia  específica  e  símbolos  para  descrever  os  objetos  e 

15 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

ações: uma força espiritual, uma Sefira, ou um mundo são 
chamados pelo nome do objeto terrestre que controlam. 

 Por  todo  objeto  ou  força  material  corresponder  à  força  ou 
objeto espiritual que o controla, uma conformidade 
completamente precisa é criada entre o nome tomado do mundo 
corpóreo e sua raiz espiritual, sua origem. 

 Assim, apenas um Cabalista, que claramente conhece a 
correspondência entre as forças espirituais e os objetos materiais, 
pode dar nomes a objetos espirituais. Apenas alguém que atingiu 
o  nível  espiritual  de  um  objeto  pode  ver  a  conseqüência  de  sua 
influência em nosso mundo. 

 Os  Cabalistas  escrevem  livros  e  passam  seu  conhecimento 
para outras pessoas usando a “linguagem dos ramos.” Esta 
linguagem é excepcionalmente precisa porque é baseada na 
conexão  entre  a  raiz  espiritual  e  o  ramo  corpóreo.  Não  pode  ser 
alterada  devido  à  invariável  conexão  entre  um  objeto  e  sua  raiz 
espiritual. Ao mesmo tempo, nossa linguagem terrena está 
gradualmente perdendo sua precisão porque está conectada 
apenas ao ramo e não à raiz. 

 No entanto, o mero conhecimento superficial da linguagem 
é insuficiente porque, simplesmente conhecer o nome de um 
objeto material não provê entendimento de sua forma espiritual. 
Apenas o conhecimento da forma espiritual habilita alguém a ver 
seu resultado material, seu ramo. 

 Nós  podemos  assim  concluir  que  alguém  deve  primeiro 
atingir  a  raiz  espiritual,  sua  natureza  e  propriedades.  Apenas 
assim  pode  alguém  dar  o  nome  ao  seu  ramo  neste  mundo  e 
estudar a conexão entre a raiz espiritual e o ramo material. 
Apenas  assim  pode  alguém  entender  a  “linguagem  dos  ramos,” 

16 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

com isso, facilitando um preciso intercâmbio da informação 
espiritual. 

 Nós  podemos  perguntar,  “Se  alguém  deve  atingir  a  raiz 
espiritual primeiro, como pode um iniciante dominar esta ciência 
sem entender corretamente o professor?” A resposta é que através 
do grandioso desejo pela espiritualidade, o estudante encontra o 
caminho correto e adquire a sensação do Mundo Superior. Isto é 
feito  ao  se  estudar  apenas  fontes  autênticas,  como  também,  ao 
separar-se de quaisquer rituais materiais. 

17 



CAPÍTULO 2 

O PROPÓSITO DA CABALA 

 

Os Cabalistas afirmam que o propósito da Criação é trazer 
alegria  e  prazer  aos  seres  criados.  A  vontade  de  obter  prazer  (o 
vaso ou alma) recebe prazer de acordo com a intensidade de seu 
desejo. 

 É  por  isso,  que  tudo  que  foi  criado  em  todos  os  mundos  é 
meramente  um  variável  desejo  de  receber  prazer,  e  o  Criador 
satisfaz este desejo. Esta vontade de receber prazer é a substância 
da Criação, tanto espiritual como corpórea, incluindo aquilo que 
já existe e aquilo que irá manifestar-se no futuro. 

 A matéria, em suas diversas manifestações (minerais, 
plantas, seres humanos, cores, sons, etc.), é simplesmente 
diferentes quantidades do desejo de receber prazer. A Luz 
emanada pelo Criador vitaliza e preenche tal matéria. 
Originalmente, tanto o desejo de obter prazer – chamado de 
“vaso”  –  e  o  desejo  de  doar  prazer  –  chamado  de  a  “Luz”  – 
correspondiam  um  ao  outro  em  magnitude.    Ou  seja,  o  vaso  (o 
desejo de alegrar-se) recebia máximo prazer. 

 No entanto, conforme o desejo diminuía, tanto o vaso como 
a Luz que o preenchia contraíam-se gradualmente e continuaram 
se  afastando  do  Criador  até  que  alcançaram  o  mais  baixo  nível, 
onde o desejo de obter prazer finalmente materializou-se. 

 A única diferença entre o Mundo Superior e o nosso 
repousa sobre o fato de que em nosso mundo o vaso (o desejo de 
receber  prazer)  existe  no  seu  mais  baixo  nível,  chamado  “corpo 
material.” 

18 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Antes da sua materialização final, o vaso desenvolve-se 
através de quatro estágios, divididos em dez Sefirot (níveis): Keter, 
Chochmah,  Binah,  Chessed,  Gvurah,  Tifferet,  Netzach,  Hod,  Yessod,  e 
Malchut.  Estas  Sefirot  constituem  filtros  que  inibem  a  Luz  que  o 
Criador direciona ao seres criados. A função destes filtros é 
enfraquecer a Luz até o grau em que as criaturas que existem em 
nosso mundo possam percebê-la. 

 Sefirat  (singular  de  Sefirot)  Keter  é  também  chamada  de  “o 
mundo  de  Adam  Kadmon”;  Sefirat  Chochmah  é  chamada  de  “o 
mundo de Atzilut”; Sefirat Binah – “o mundo de Beriah”; as Sefirot 
de Chessed a Yessod –“o mundo de Yetzirah”; e a Sefirat Malchut –“o 
mundo de Assiyah.” O último nível do mundo de Assiyah, 
constitui o nosso universo (veja o Esquema 1). 

 

 
Keter   - Adam Kadmon  
Chochmah  - Atzilut 

 Binah    - Beriah 
Chessed  

 

 

  

   

 

 

 

 

Gvurah 
Tifferet 
Netzach 
Hod 
Yessod 
Malchut Superior - Assiyah 

- Yetzirah

---------------------- 
Malchut Inferior - Nosso Universo 

Esquema 1

19 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 A Cabala chama este nível de “Olam ha Zeh” (este mundo). É 
percebido  por  aqueles  que  existem  nele,  e  o  vaso,  ou  desejo  de 
receber prazer, é chamado de “o corpo.” A Luz, chamada 
“prazer,” é percebida como a força da vida. 

 Mesmo estando a Luz que preenche o corpo tão reduzida a 
ponto  de  não  percebermos  sua  origem,  ao  observarmos  certas 
regras  dadas  pelo  Criador,  descritas  na  Cabala,  nos  purificamos 
do egoísmo e gradualmente ascendemos através de todos os 
mundos de volta à Origem. 

 Ao  atingirmos  níveis  espirituais  superiores,  nós  recebemos 
maiores  porções  de  Luz  até  que  alcancemos  os  níveis  nos  quais 
possamos receber toda a Luz (prazer absoluto e infinito) que foi 
destinada a nós desde a origem da Criação. 

 Toda alma é circundada por Luz espiritual. Por mais que os 
iniciantes na Cabala possam não entender o que estão estudando 
das  fontes  autênticas,  seu  poderoso  desejo  de  entender  evoca  a 
Força Superior que os circunda, e os efeitos desta Força Superior 
os purificam e elevam. 

 Se não nesta vida, então na próxima, toda pessoa irá sentir a 
necessidade de estudar Cabala e de receber conhecimento sobre o 
Criador. 

 A Luz circunda a alma humana por fora, até que se alcance 
um nível espiritual onde a Luz começa a entrar nela. A recepção 
da Luz internamente depende apenas do desejo, da disposição de 
cada um e da pureza de sua alma.  

No entanto, durante os estudos a pessoa pronuncia os 
nomes das Sefirot, dos mundos, e das ações espirituais conectadas 
a alma dela. Assim, a alma recebe micro-doses de Luz do exterior, 
uma  luz  que  gradualmente  purifica  a  alma  e  a  prepara  para 
receber a energia e o deleite espiritual. 

20 



CAPÍTULO 3 

A OUTORGA DA CABALA 

  

O grande sábio, Rabi Akiva, (século I da Era Comum) disse: 
“Ame o seu próximo como a si mesmo; esta é a regra que abrange 
todas as leis espirituais.” 

 Como sabemos, o termo “que abrange” aponta para a soma 
de todos os elementos. Assim então, quando Rabi Akiva fala do 
amor  ao  nosso  próximo  (uma  de  muitas  leis  espirituais),  dos 
nossos deveres com relação à sociedade e até em relação ao 
Criador  como  a  lei  que  a  tudo  abrange,  ele  infere  que  todas  as 
outras leis são meras componentes desta regra. 

 No entanto, quando tentamos encontrar uma explicação 
para isso, nos encontramos com uma declaração ainda mais 
incomum  pronunciada  pelo  sábio  Hillel.  Quando  seu  discípulo 
pediu  para  que  ele  o  ensinasse  por  completo  a  sabedoria  da 
Cabala enquanto estivesse sobre apenas uma perna, Hillel 
respondeu: “Qualquer coisa que você odeia, não faça aos outros!” 

 A  resposta  de  Hillel  ensina-nos  que  o  completo  propósito, 
ou seja, a razão para a existência da Cabala é elucidar e promover 
uma  única  lei:  “Ame  o  seu  próximo  como  a  si  mesmo.”  Mesmo 
assim,  como  posso  eu  amar  outra  pessoa  como  a  mim  mesmo? 
Amar os outros como a mim mesmo implicaria em 
constantemente  satisfazer  todos  os  desejos  de  todas  as  pessoas, 
enquanto eu sou incapaz de satisfazer até meus próprios desejos! 
Além do mais, os sábios explicam que nós temos de satisfazer os 
desejos dos outros antes dos nossos próprios. 

 Por  exemplo,  está  escrito  (Tosfot,  Masechet  Kidushin)  que  se 
você tem apenas um travesseiro, você deve dá-lo ao seu amigo, ou 
se você tem uma cadeira, outra pessoa deve usá-la, enquanto você 

21 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

fica  de  pé  ou  senta  no  chão.  Caso  contrário  você  não  estará 
cumprindo  a  instrução  de  amar  o  seu  próximo.  É  esta  exigência 
praticável? Se “Ame o seu próximo como a si mesmo” é a lei que 
abrange toda a Cabala, vamos primeiro entender o que é a Cabala. 

 A Cabala ensina que o mundo, e nós, seus habitantes, fomos 
criados  apenas  para  cumprir  as  leis  que  têm  por  objetivo  elevar 
espiritualmente  a  humanidade  acima  de  nosso  mundo  material. 
Desta maneira, podemos atingir a similaridade e a unidade com o 
Criador. 

 Ainda assim, por que o Criador precisou nos criar tão 
corruptos  e  nos  dar  a  Cabala  para  nossa  correção?  O  Livro  do 
Zohar  responde  esta  questão  da  seguinte  maneira:  “Aquele  que 
come  o  pão  de  outra  pessoa  tem  vergonha  de  fitar  os  olhos  de 
quem o dá.” 

 Assim, o mundo foi criado para nos salvar desta vergonha. 
Ao lutarmos contra o nosso próprio egoísmo e o corrigindo, 
obteremos nosso mundo futuro. 

 Para  esclarecer  isso,  imaginemos  a  seguinte  situação:  Um 
homem rico encontra seu amigo pobre, o qual ele não vê há muito 
tempo. Ele leva-o para sua casa, dá a ele comida, bebida, e roupas, 
dia após dia. Um dia, querendo agradar seu amigo, o homem rico 
pergunta  a  ele  o  que  mais  pode  fazer  por  ele.  O  pobre  homem 
responde:  “Eu  quero  apenas  uma  coisa:  receber  tudo  aquilo  que 
você  tem  me  dado  por  piedade,  só  que,  como  recompensa  pelo 
meu próprio trabalho. Você pode preencher todos os meus 
desejos exceto este!” 

 Nós  vemos  então  como  o  doador  é  incapaz  de  livrar  da 
vergonha aquele que recebe. Ao invés disso, quanto mais favores 
o  homem  pobre  recebe,  maior  é  a  vergonha.  O  universo,  nosso 
pequeno  planeta,  e  a  sociedade  humana  (nosso  “ambiente  de 
trabalho”) foram criados para nos salvar deste sentimento. Nosso 

22 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

trabalho  é  retornar  ao  Criador  com  desejos  corrigidos  e  receber 
uma bem merecida recompensa, o enorme deleite da eternidade, 
da perfeição, e da fusão com o Criador. 

 Mas, por que nos sentimos constrangidos e envergonhados 
quando recebemos algo dos outros? Os cientistas conhecem a lei 
de causa e efeito. Ela define que toda conseqüência é próxima em 
características à sua causa, ou origem, e todas as leis que atuam na 
origem são passadas à sua conseqüência. 

 O efeito desta lei manifesta-se em todos os níveis da 
natureza:  inanimado,  vegetativo,  animal  e  humano.  O  estado  de 
qualquer mineral é determinado pelas leis que o controlam. Nós 
somos acostumados, e preferimos, a aquilo que experimentamos 
enquanto  crescemos.  De  forma  similar,  toda  partícula  que  é  a 
conseqüência  de  um  todo  é  ligada  à  sua  origem,  e  tudo  que  é 
ausente na raiz é odiado e negado pela sua conseqüência. 

 Assim sendo, se o Criador da natureza é a Raiz e a Origem 
de tudo que foi criado, nós percebemos todos as leis manifestadas 
Nele como agradáveis, e tudo que é ausente Nele como 
completamente estranho e sem atrativos. Por exemplo, nós 
gostamos  de  repousar  e  aborrecemos  tanto  o  movimento  que 
apenas nos movemos com o propósito de alcançar o repouso. Isto 
é porque a Raiz (o Criador) do qual fomos originados é 
absolutamente  imutável.  Assim,  qualquer  mudança  é  oposta  à 
nossa natureza. 

 Nós  nascemos  e  crescemos  como  egoístas  absolutos,  nos 
importando apenas conosco. Ser egoísta é o que nos faz opostos 
ao  Criador,  que  vitaliza  toda  a  natureza.  No  entanto,  ao  sermos 
colocados sob a influência da sociedade, começamos a entender a 
necessidade pelo auxílio mútuo, embora sua medida e 
direcionamento dependam do nível de desenvolvimento da 
sociedade. 

23 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Ao criar nossa malevolência (a má inclinação) e ao nos dar a 
Cabala como um contrapeso, o Criador nos habilitou a eliminar a 
manifestação do egoísmo e a atingir o prazer sem a vergonha. 

 Há dois tipos de lei na Cabala – aquelas que se referem às 
outras pessoas e aquelas que se referem ao Criador. No entanto, 
ambas  existem  para  nos  fazer  similares  ao  Criador.  Não  tem 
importância alguma para nós se agimos por causa do Criador ou 
por  causa  de  outras  pessoas.  Isto  é  assim  porque  qualquer  coisa 
que transcende os limites de nossos interesses pessoais permanece 
completamente imperceptível. 

 Todo movimento que fazemos por causa dos outros é – em 
seu  fim  –  para  benefício  próprio.  É  absolutamente  impossível 
fazer  qualquer  movimento  físico  ou  mental  sem  uma  intenção 
anterior de extrair um mínimo de lucro desse movimento. Esta lei 
da  natureza  é  conhecida  como  “absoluto  egoísmo.”  Apenas  ao 
observar  as  leis  espirituais  alguém  pode  alcançar  o  estado  de 
amar  incondicionalmente  os  outros.  Aqueles  que  não  seguem  as 
regras da Cabala não têm como transcender os limites do 
“absoluto egoísmo.” 

 De acordo com a Cabala, as leis que regulam os 
relacionamentos  sociais  são  mais  importantes  que  as  leis  que 
regulam  o  relacionamento  com  o  Criador.  Isto  é  assim  porque 
quando  seguimos  estas  leis  sob  circunstâncias  sociais  variáveis, 
podemos  corrigir  a  nós  mesmos  de  forma  eficiente  e  na  direção 
correta. 

 Agora podemos entender a resposta de Hillel ao seu 
discípulo: o principal é amar o seu próximo, o que resta são leis 
subsidiárias, incluindo aquelas que pertencem às nossas relações 
com  o  Criador.  De  fato,  uma  pessoa  não  pode  fundir-se  a  Ele 
antes  de  alcançar  o  amor  pelos  outros.  Portanto,  o  antigo  sábio 
apontou  para  o  “ame  ao  seu  próximo”  como  o  mais  seguro  e 
rápido meio de dominar a Cabala. 

24 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Agora imagine uma nação com uma população de milhões 
na  qual  todo  membro,  de  maneira  amorosa  e  ilimitada,  deseja 
ajudar cada membro da sociedade e satisfaz todas suas 
necessidades. Claramente, nenhuma uma pessoa desta sociedade 
iria  precisar  se  preocupar  com  ele  ou  ela,  ou  temer  o  futuro.  De 
fato,  milhões  de  pessoas  amorosas  iriam  constantemente  estar  à 
disposição de seus interesses e tomariam conta deles. 

 No  entanto,  por  a  nação  depender  de  seus  membros,  uma 
infração  da  obrigação  iria  criar  um  vácuo  na  sociedade,  porque 
alguém  iria  permanecer  sem  ajuda.  Quanto  maior  o  número  de 
infratores,  maior  a  quantidade  de  regras,  que  cada  membro  da 
sociedade é obrigado a cumprir, que seriam quebradas. Todos são 
responsáveis uns pelo outros, tanto por observar as leis como por 
violá-las. 

Outro antigo sábio, Elazar, o filho de Rashbi (Rabi Shimon 
Bar-Yochai, o autor do Zohar), tem uma surpresa ainda maior para 
nós. Ele diz que não apenas toda nação, mas toda a humanidade, 
todo  ser  vivo,  é  responsável  um  pelo  outro.  Elazar  declara  que 
todas as nações terão de observar esta regra, e ao fazerem isso o 
mundo inteiro será corrigido. O mundo não pode ser 
completamente corrigido e elevado a não ser que cada um abrace 
a lei do universo, que abrange a todas as outras leis. 

25 



CAPÍTULO 4 

PERFEIÇÃO E O MUNDO 

 

Como nós já sabemos, a essência das leis do Criador está no 
amor,  na  máxima  atenção  e  compaixão  em  relação  a  todos  os 
membros da sociedade, como se fosse para si mesmo. Vejamos se 
aceitamos a lei do Criador apenas por fé ou se alguma 
experimentação é porventura necessária. 

 Espero  que  os  leitores  venham  a  entender  minha  falta  de 
apreciação por filosofias vazias, porque estruturas completas são 
construídas, e conclusões completamente infundadas são 
traçadas, baseadas em falsas conclusões. Nossa geração viu 
diversas filosofias colocadas em prática. Quando afirmações 
teóricas  básicas  mostram-se  erradas,  a  teoria  inteira  entra  em 
colapso e pode imergir milhões em tormento. 

 Podemos  desejar  cumprir  a  lei  do  Criador  ao  estudar  o 
mundo, e suas leis, a partir de dados obtidos na prática? Quando 
observamos a ordem que existe na natureza, somos atingidos pela 
precisão de seu governo tanto no nível microscópico como 
macroscópico. Tomemos por exemplo, as criaturas mais próximas 
a nós – seres humanos. Uma célula que vem de um pai e chega a 
um lugar preparado e seguro em uma mãe, recebe tudo o que é 
necessário  para  o  seu  desenvolvimento  até  que  emerge  neste 
mundo. Nada pode ameaçá-la até que comece sua existência como 
um organismo separado. 

 Quando o ser emerge, a natureza cuidadosamente faz surgir 
os sentimentos necessários nos pais para darem à criança absoluta 
confiança em seu amor e cuidado. Os humanos, da mesma forma 
que os animais e as plantas, multiplicam-se e então tomam conta 
do desenvolvimento da sua progênie. 

26 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

No entanto, uma dramática contradição existe entre a 
maneira em que a natureza toma conta do nascimento e do 
desenvolvimento independente inicial de uma espécie, e 
posteriormente,  da  sua  luta  pela  sobrevivência.  Esta  espantosa 
contradição na maneira em que o mundo é governado, que existe 
em  todos  os  níveis  da  vida,  tem  cativado  as  mentes  humanas 
desde os tempos antigos e gerou diversas teorias: 

Evolução:  Esta  teoria  não  considera  necessário  explicar  a 
contradição mencionada acima. O Criador criou o mundo e 
domina sobre todas as coisas. Ele é insensível, incapaz de pensar, 
e cria as espécies de acordo com as leis físicas. As espécies criadas 
desenvolvem-se  em  conformidade  com  a  evolução,  ou  seja,  em 
conformidade  com  as  rígidas  leis  de  sobrevivência.  Esta  teoria 
refere-se ao Criador como sendo a “natureza”, assim enfatizando 
sua insensibilidade. 

Dualismo: Sendo que a surpreendente sabedoria da 
natureza excede em muito a habilidade da humanidade, é 
impossível predizer e planejar futuros organismos sem retro 
informação. O doador (a natureza) deve também possuir 
intelecto, memória e sentimentos. De fato, ninguém pode afirmar 
que todo nível da natureza seja controlado por mero acaso. 

Esta teoria tem levado à conclusão que duas forças existem, 
positiva  e  negativa,  e  que  ambas  as  forças  possuem  intelecto  e 
sentimentos.  Assim,  estas  forças  são  capazes  de  dotar  todas  as 
coisas  que  criam  com  tais  faculdades.  O  desenvolvimento  desta 
teoria tem conduzido a criação de diversas outras teorias. 

Politeísmo:  A  análise  das  ações  da  natureza  e  a  divisão 
destas forças de acordo com suas características trouxeram à tona 
religiões  (tais  como  as  da  Grécia  Antiga)  que  possuíam  uma 
assembléia de divindades, cada uma governada por certa força. 

Ausência  de  governo:  Com  o  surgimento  de  instrumentos 
precisos  e  novos  métodos,  a  pesquisa  recentemente  descobriu 

27 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

uma  estreita  conexão  entre  todas  as  partes  do  mundo.  Assim 
então, a teoria sobre uma variedade de forças foi descartada e foi 
reposta com a hipótese sobre uma força sábia e unificada que guia 
o  mundo.  No  entanto,  devido  à  insignificância  da  humanidade, 
comparada à grandeza desta força, nós estamos abandonados. 

Aliás, a humanidade continua a sofrer a despeito das 
numerosas teorias sobre a criação do mundo e seu governo. Não 
dá para compreender porque a natureza é tão gentil no ventre da 
mãe e durante a tenra infância, e tão cruel na fase adulta, quando 
nós  aparentemente  precisamos  de  sua  ajuda  ainda  mais.  Uma 
questão surge: Não somos nós a razão da crueldade da natureza 
em relação ao mundo? 

Todas as ações da natureza estão interconectadas; assim, ao 
violar suas leis, nós desequilibramos o sistema inteiro. Não 
importa  se  falamos  da  natureza  como  um  guia  sem  propósito  e 
coração, ou como um Criador com um plano, objetivo, e 
sabedoria.  Nós  existimos  em  um  mundo  com  certas  leis,  e  ao 
violá-las somos punidos com um ambiente e uma sociedade 
corrompidos,  e  com  nossa  própria  corrupção.  Além  disso,  por 
serem  as  leis  da  natureza  interconectadas,  ao  quebrarmos  uma 
delas podemos causar sobre nós uma inesperada e severa 
turbulência provinda de uma diferente direção. 

A  natureza,  ou  o  Criador  (que  na  verdade  são  o  mesmo), 
nos  influencia  através  de  certas  leis,  as  quais  somos  obrigados  a 
considerar como objetivas e compulsórias, e então segui-las. Nós 
precisamos entender as leis da natureza, porque a negligência em 
segui-las é a causa de todos os nossos sofrimentos. 

É de conhecimento comum que os humanos são seres 
sociais. Nós não podemos sobreviver sem a ajuda dos outros na 
sociedade.  Assim,  alguém  que  subitamente  decide  se  isolar  da 
sociedade  será  sujeito  a  uma  vida  de  sofrimento,  pois  a  pessoa 
não poderá suprir as necessidades dele ou dela. 

28 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

A  natureza  nos  obriga  a  viver  entre  outros  como  nós,  e  ao 
nos relacionar com eles, executar duas operações: receber todas as 
coisas necessárias da sociedade, e, dar à sociedade o produto de 
nosso  trabalho.  A  violação  de  qualquer  uma  dessas  duas  regras 
perturba o equilíbrio da sociedade e, assim então, merece o 
castigo da sociedade. 

No caso de excessiva recepção (como o roubo), a penalidade 
da sociedade ocorre imediatamente. Já, se uma pessoa se recusa a 
servir  à  sociedade,  a  punição,  como  regra,  ou  não  ocorrerá  por 
completo ou não estará diretamente relacionada à transgressão. É 
por isso que a condição, que obriga alguém a prestar um serviço à 
sociedade, é normalmente ignorada. A natureza, no entanto, age 
como um juiz imparcial e pune a humanidade de acordo com seu 
desenvolvimento. 

A Cabala mantém que a seqüência de gerações no mundo é 
meramente a aparição e desaparição de corpos baseados em 
proteínas, enquanto a alma que preenche o “eu” muda sua 
roupagem sem desaparecer. A circulação do constante e limitado 
número  de  almas,  a  descida  delas  ao  nosso  mundo  e  a  aparição 
em  novos  corpos,  nos  provê  com  novas  gerações  de  pessoas. 
Assim então, com relação às almas, todas as gerações, da primeira 
até  a  última,  são  consideradas  uma  só  geração.  Não  importa 
quantas  vezes  cada  alma  entra  e  sai  de  diversos  corpos.  Para 
efeitos  de  comparação,  a  morte  do  corpo  não  tem  efeito  algum 
sobre  a  alma,  da  mesma  forma  que  as  unhas  ou  fios  de  cabelo 
cortados não têm efeito algum sobre a vida de um corpo. 

Ao criar os mundos e ao dá-los para nós, o Criador 
estabeleceu um objetivo diante de nós: alcançar Seu nível e fundir-
se a Ele ao ascender pelos mundos que Ele construiu. A questão é, 
deve a humanidade sentir-se obrigada a realizar a vontade Dele? 

A Cabala revela uma imagem completa e ampliada do 
controle do Criador sobre nós. Assim, espontaneamente ou 
pressionados  pelo  sofrimento,  nesta  vida  ou  em  uma  próxima, 

29 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

influenciados por fatores físicos, sociais e econômicos, cada um de 
nós, toda a humanidade, irá aceitar o propósito da Criação como 
seu objetivo de vida.  

No  fim,  todos  atingirão  um  só  objetivo.  A  única  diferença 
está no caminho: uma pessoa que voluntariamente e 
conscientemente avança em direção ao objetivo ganha duas vezes: 
economiza tempo, e experimenta o deleite da fusão com o Criador 
ao invés do sofrimento. 

  A gravidade da situação está no fato de que a humanidade 
sequer imagina as calamidades que se encontram diante dela. O 
objetivo foi definido e as leis do universo são invariáveis. 
Sofrimentos pessoais do cotidiano e constantes catástrofes globais 
estão  fazendo  cada  um  de  nós  se  aperceber  da  necessidade  da 
observância da lei do Criador – anular o egoísmo e a inveja e no 
lugar disso desenvolver a compaixão, o auxílio mútuo e o amor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

30 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

CAPÍTULO 5 

LIVRE ARBÍTRIO 

  

O conceito de liberdade determina nossa vida inteira. 
Animais em cativeiro normalmente desenvolvem saúde precária e 
podem até morrer – um claro sinal de que a natureza discorda de 
qualquer tipo de subjugação. Não é por acaso que por séculos a 
humanidade se engajou em batalhas e derramamentos de sangue 
para obter certa medida de liberdade. 

 Ainda  assim,  nós  temos  uma  idéia  um  tanto  vaga  sobre  a 
liberdade e a independência. Nós assumimos que cada um possui 
uma  necessidade  interior  por  liberdade  e  independência,  e  que 
ambas  estão  disponíveis  a  nós  à  vontade.  Mas,  se  examinarmos 
nossas ações cuidadosamente, descobriremos que agimos 
compulsoriamente e que não temos nenhum livre arbítrio. 

 Tal afirmação requer uma explicação: Externamente, um ser 
humano  é  guiado  por  duas  rédeas:  o  prazer  ou  a  dor  (também 
definidos como “a felicidade” ou  “o sofrimento”). 

 Os animais não têm livre arbítrio. A vantagem da 
humanidade sobre os animais é que, as pessoas conscientemente 
preferem suportar a dor se acreditam que o prazer as aguarda no 
final.  Assim,  uma  pessoa  doente  concorda  com  uma  operação 
dolorosa, confiando que isto irá melhorar a saúde dele ou dela. 

 No entanto, esta escolha é apenas um cálculo pragmático no 
qual  alguém  compara  o  prazer  futuro  à  dor  atual.  Em  outras 
palavras, este cálculo é uma simples operação matemática na qual 
a  quantidade  de  sofrimento  é  subtraída  do  futuro  prazer,  e  a 
diferença determina a escolha. Se o prazer alcançado é menor que 
o prazer previsto, a pessoa sofre, ao invés de sentir-se alegre. 

 A força de atração ao prazer e retração à dor é a única força 
que  controla  os  humanos,  animais,  e  até  os  vegetais.  Todas  as 
criaturas vivas em todos os estágios e níveis de vida são 
governadas  por  ela;  assim,  neste  aspecto  não  há  diferença  entre 
elas, porque o livre arbítrio não depende da inteligência. 

31 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Além  do  mais,  até  mesmo  a  seleção  do  tipo  de  prazer  é 
obrigatória e não depende do livre arbítrio de ninguém. Ao 
contrário,  nossas  escolhas  são  ditadas  pelas  normas  e  gostos  da 
sociedade, e não pelo nosso livre arbítrio. O que acontece é que, 
não existe indivíduo independente que tenha sua própria 
liberdade de ação. 

 As  pessoas  que  acreditam  no  Governo  Superior  esperam 
recompensa  ou  punição  no  mundo  vindouro  por  suas  ações.  Os 
ateus esperam por isto neste mundo. Por esperarem recompensa 
ou punição por suas ações, eles pensam que têm livre arbítrio. 

 A  raiz  deste  fenômeno  encontra-se  na  lei  de  causa  e  efeito 
que  influencia  a  natureza  como  um  todo  e  cada  indivíduo  em 
particular. Em outras palavras, todos os quatro tipos de Criação – 
inanimado,  vegetativo,  animal  e  humano  –  são  continuamente 
influenciados pela lei da causalidade e do propósito. Cada um de 
seus estados é determinado pela influência de causas externas que 
visam  um  objetivo  predeterminado  escolhido  por  estas,  que  é  o 
estado futuro. 

 Todo objeto no mundo está constantemente desenvolvendo-
se. Isto implica que todo objeto constantemente abandona formas 
anteriores  e  adquire  novas  formas  sob  a  influência  de  quatro 
fatores: 

 

1. A Origem :A evolução que provém de sua própria natureza 
e que é então invariável 

2. A evolução que modifica sob a influência de fatores 
externos 

3. A evolução e a transformação dos fatores externos 

 

O  primeiro  fator  é  a  origem  ou  a  matéria  primária,  sua 
forma anterior. Por todo objeto constantemente mudar de forma, 
cada  forma  anterior  é  definida  como  “primária”  com  relação  à 
forma subseqüente. As propriedades interiores dependem 
exclusivamente da origem, que determina a forma subseqüente, e 

32 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

constitui seu fator principal, sua informação, gene ou propriedade 
individual. 

O segundo fator é a ordem do desenvolvimento de causa e 
efeito  que  depende  da  origem  do  objeto.  Esta  ordem  não  muda. 
Um exemplo é um grão de trigo que se deteriora no solo e que, 
como resultado, produz um novo rebento. O grão de trigo perde 
sua forma original, o que significa que ele completamente 
desaparece e adquire uma nova forma de rebento, que irá 
produzir  uma  nova  forma  inicial,  um  grão  de  trigo,  assim  como 
sua  origem.  Apenas  o  número  de  grãos,  e  possivelmente  sua 
qualidade (tamanho e sabor) poderão mudar. Em outras palavras, 
alguém  pode  observar  a  ordem  de  causa  e  efeito  da  qual  cada 
coisa depende na origem do objeto. 

 O  terceiro  fator  é  a  conexão  de  causa  e  efeito  na  matéria 
primária,  que  muda  suas  propriedades  após  seu  contato  com 
forças  externas.  Conseqüentemente,  a  quantidade  e  a  qualidade 
do grão muda porque fatores adicionais (solo, água, sol) aparecem 
para complementar as propriedades da matéria primária. 

Sendo  que  a  força  da  origem  prevalece  sobre  os  fatores 
adicionais,  as  mudanças  podem  modificar  a  qualidade  do  grão, 
mas não a espécie em si, tal como transformar um grão de trigo 
em  um  grão  de  cevada.  Em  outras  palavras,  como  o  segundo 
fator, o terceiro fator é o fator interno do objeto, mas 
diferentemente do segundo, pode variar qualitativamente e 
quantitativamente. 

O quarto fator é a conexão de causa e efeito entre as forças 
que agem no exterior, como oportunidades, os elementos da 
natureza,  e  os  vizinhos.  Geralmente,  estes  quatro  fatores,  juntos, 
influenciam todo objeto. 

O primeiro fator (a origem) é fundamental para nós porque 
somos criações de nossos pais. Como sua progênie, nós (em certo 
aspecto) somos suas cópias; ou seja, a maioria de todos os 
atributos dos pais e avós manifesta-se em seus filhos. Os conceitos 
e  o  conhecimento  adquirido  pelos  ancestrais  manifestam-se  nos 
hábitos e propriedades dos descendentes, mesmo num nível 

33 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

inconsciente. As forças ocultas da hereditariedade conduzem 
todas  as  ações  dos  descendentes  e  são  passadas  de  geração  a 
geração. 

Isto dá origem a diversas inclinações que podem ser 
observadas nas pessoas: fé, criticismo, confortos materiais, 
mesquinhez,  ou  modéstia.  Nenhuma  delas  é  uma  propriedade 
adquirida; mas ao invés disso, elas são uma herança de ancestrais 
próximos e distantes registrada no cérebro do descendente. 

Por nós automaticamente herdarmos as propriedades 
adquiridas de nossos ancestrais, estas propriedades assemelham-
se a um grão que perde sua forma no solo. No entanto, algumas 
de  nossas  propriedades  adquiridas  manifestam-se  dentro  de  nós 
de maneira oposta. 

Devido à matéria primária manifestar-se em forças sem 
forma externa, esta matéria pode levar consigo tanto propriedades 
positivas como negativas. 

 Os  outros  três  fatores  nos  influenciam  também.  A  ordem 
das causas e suas conseqüências que resultam da origem de 
alguém (o 2º fator) é invariável. Um grão deteriora-se sob a 
influência do seu meio e gradualmente muda sua forma até que 
um novo grão manifesta-se. Em outras palavras, o primeiro fator 
adquire  a  forma  da  matéria  primária;  a  diferença  entre  a  planta 
anterior e seu novo rebento manifesta-se apenas na quantidade e 
na qualidade. 

Ao  vir  a  este  mundo,  uma  pessoa  cai  sob  a  influência  da 
sociedade contra a vontade dele ou dela e adentra no caráter e nas 
propriedades da sociedade. Assim, as inclinações hereditárias de 
alguém são transformadas sob a influência da sociedade. 

O terceiro fator é baseado na influência do meio. Cada um 
de nós sabe como nossos gostos e pontos de vista podem às vezes 
se inverter sob a influência da sociedade. Nada assim pode 
ocorrer nos níveis inanimado, vegetativo, ou animal da natureza; 
isto pode apenas acontecer com humanos. 

O  quarto  fator  é  a  direta  e  indireta  influência  de  fatores 
externos  negativos  (problemas  e  ansiedade)  que  nada  têm  a  ver 

34 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

com a ordem consecutiva de desenvolvimento da matéria 
primária. 

Todos os nossos pensamentos e ações dependem destes 
quatro  fatores  que  ditam  nossa  vida  inteira.  Exatamente  como  o 
barro  nas  mãos  do  oleiro,  nós  estamos  sob  a  influência  destes 
quatro  fatores.  Nós  assim  então  vemos  que  não  há  liberdade  de 
desejo, que todas as coisas dependem exclusivamente da 
interação entre esses quatro fatores, e que nós não temos controle 
algum. Nenhuma teoria científica responde como o espiritual 
governa a matéria do interior, e onde há ou o que faz mediação 
entre o corpo e a alma. 

A  Cabala  diz  que  tudo  o  que  já  foi  criado  em  todos  os 
mundos  consiste  apenas  da  Luz  e  do  vaso  que  esta  preenche.  A 
única criação é o vaso que deseja receber a Luz que vem 
diretamente  do  Criador.  Este  desejo  de  receber  a  Luz  que  traz 
vida e prazer ao vaso é tanto a substância espiritual como 
corpórea, dependendo da intensidade do desejo de cada um. 

As diferenças na natureza, a qualidade e a quantidade entre 
todos  os  seres  criados,  dependem  apenas  da  extensão  de  seu 
desejo, que é respectivamente preenchido com a Luz que vêm do 
Criador, doador da vida. 

Tudo  o  que  separa  um  objeto  de  outro  e  produz  cores, 
substâncias,  ondas,  e  outros  fatores  diferenciadores,  resultam  da 
capacidade do desejo de receber e, por conseqüência, da 
quantidade de Luz que o preenche. Em outras palavras, um 
desejo  de  tamanho  número  “um”  tem  a  forma  de  um  mineral; 
diferentes tamanhos de desejos formam líquidos, cores, ou ondas. 
Tudo depende da posição na escala de desejos, enquanto a 
quantidade de Luz que envolve a nós e a todos os mundos é igual 
e invariável. 

Agora  podemos  esclarecer  a  questão  sobre  a  liberdade  do 
indivíduo.  Agora  que  já  sabemos  que  um  indivíduo  consiste  de 
um desejo de receber certa quantidade da Luz do Criador, todos 
os  traços  peculiares  àquele  desejo  dependem  exclusivamente  da 
intensidade deste desejo, da força que atrai a Luz. 

35 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

A  força  de  atração  que  nós  normalmente  chamamos  de 
“ego” nos compele a lutar pela nossa existência. Se nós 
destruímos  um  dos  desejos  ou  uma  das  aspirações  do  ego,  nós 
negamos a ele a oportunidade de usar seu “vaso” em potencial, o 
preenchimento que lhe é dado de direito pelo Criador. 

Nós adquirimos todas as nossas idéias através da influência 
de nosso meio, pois um grão desenvolve-se apenas em seu solo, 
no meio que lhe cabe. Assim, a única escolha que temos na vida é 
a escolha de nossa sociedade, nosso círculo de amigos. Ao mudar 
nosso meio, nós necessariamente mudamos nossos pontos de 
vista porque um indivíduo é meramente uma cópia, um produto 
de sua sociedade. 

As pessoas que entendem isso concluem que ninguém 
possui livre arbítrio porque a pessoa é um produto da sociedade e 
o  pensamento  dela  não  conduz  seu  corpo.  Ao  invés  disso,  a 
informação  externa  é  armazenada  na  memória  de  seu  cérebro;  e 
como um espelho, o cérebro meramente reflete tudo o que ocorre 
no meio. 

Nossa origem é nosso material primário e básico. Nós 
herdamos nossas aspirações e inclinações, e esta herança é a única 
coisa que distingue uma pessoa de outra. Cada um é influenciado 
de  forma  diferente  pela  sociedade;  e  é  por  isso  que  nós  nunca 
iremos encontrar duas pessoas idênticas. 

Saiba que esse material primário é o patrimônio verdadeiro 
do indivíduo, e ninguém deve tentar modifica-lo, porque ao 
desenvolver  seus  traços  singulares  uma  pessoa  torna-se  de  fato 
um indivíduo. 

Assim  então,  uma  pessoa  que  elimina  sequer  um  único 
impulso  ou  aspiração  cria  um  vazio  no  mundo;  este  impulso  ou 
aspiração nunca será repetido em outro corpo. Partindo disto, nós 
vemos  que  crime  as  “nações  civilizadas”  cometem  ao  forçar  sua 
cultura sobre outras nações e ao destruir seus fundamentos. 

Ainda  assim,  é  possível  permitir  uma  completa  liberdade 
individual em uma sociedade? Claramente, para funcionar 
normalmente,  a  sociedade  precisa  impor  suas  leis,  restrições  e 

36 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

normas sobre os indivíduos. O que ocorre é que a pessoa está em 
uma  constante  luta  contra  sua  sociedade.  Aqui  surge  um  ponto 
ainda mais profundo: se a maioria tem o direito de ditar as regras 
da  sociedade,  e  as  massas  são  sempre  menos  desenvolvidas  que 
as  pessoas  mais  desenvolvidas  de  cada  sociedade,  isto  criaria 
regresso ao invés de progresso. 

Se uma sociedade estabelece suas leis de acordo com as leis 
espirituais, aqueles que as observam não perdem uma 
oportunidade de fundirem-se ao Criador como indivíduos. Isto é 
porque estas leis são as leis naturais do governo sobre o mundo e 
a sociedade. Se uma sociedade cria suas próprias leis, que 
contradizem as leis da natureza espiritual, aqueles que observam 
as leis espirituais irão alcançar seu máximo desenvolvimento. 

De acordo com o governo proposital, nós precisamos 
observar as leis da natureza para que os indivíduos e a sociedade 
se desenvolvam na direção correta. A Cabala nos instrui a tomar 
todas as decisões de acordo com a opinião da sociedade. A Cabala 
nos mostra que na vida cotidiana precisamos aceitar a opinião da 
maioria, e no desenvolvimento espiritual devemos seguir a 
opinião dos indivíduos mais desenvolvidos. 

Esta regra é chamada a “lei natural do governo.” Todas as 
regras e leis da ciência da Cabala compreendem as leis do 
governo  natural.  Ao  se  estudar  as  conexões  entre  as  leis  que 
influenciam nosso mundo de Cima para baixo através da Cabala, 
torna-se  claro  que  a  lei  da  influência  da  maioria  na  sociedade  é 
uma lei natural. 

37 



CAPÍTULO 6 

A ESSÊNCIA E O PROPÓSITO DA 
CABALA 

 

Qual é a essência da Cabala? 

O  propósito  da  Cabala  é  focado  na  vida  neste  mundo  ou  no  mundo 
futuro? 

Quem se beneficia da Cabala, o Criador ou Suas criaturas? 

 

Os  Cabalistas  que  alcançam  o  Criador  percebem  que  ele  é 
absolutamente gracioso. Explicam que Ele não pode causar nem a 
mais leve dor a qualquer um  que seja no mundo, porque o 
egoísmo,  o  desejo  de  receber  para  si  mesmo,  a  causa  de  toda 
sensação desagradável, é ausente Nele. 

 Nós afligimos os outros com o exclusivo propósito de 
satisfazer  nosso  desejo  por  algo.  Se  este  sentimento  não  tivesse 
um domínio constante sobre o homem, não haveria fundamento 
para o mal no mundo. Por percebermos o Criador como 
absolutamente perfeito e completo, a ausência Nele do desejo de 
“obter” indica a ausência Nele de qualquer mal. 

 Se  este  é  o  caso,  então  Ele  deveria  aparecer  a  nós  como 
absolutamente gracioso, como uma sensação que nos envolve nos 
momentos  de  alegria,  deleite,  e  realização.  No  entanto,  se  tudo 
que  sentimos  vêm  do  Criador,  todas  Suas  criaturas  deveriam 
sentir apenas a bondade e a graciosidade... E o que nós sentimos 
ao invés disso?! 

 A  natureza  inteira  consiste  de  quatro  níveis:  inanimado, 
vegetativo, animal e humano. Cada nível é submetido a um 

38 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

desenvolvimento proposital: crescimento por causa e efeito, lento 
e gradual. Isto reflete uma fruta, crescendo em uma árvore, que se 
torna atraente e comestível apenas ao fim de seu 
amadurecimento. 

 Contudo, por quantos estados intermediários a fruta passou 
do começo ao fim de seu crescimento? Os estados intermediários 
nada revelam sobre a fase final da fruta, quando se torna polpuda 
e adocicada. Pelo contrário, o oposto ocorre: assim como é boa a 
fruta madura no seu final, da mesma forma ela é amarga e dura 
durante seu amadurecimento. 

 O mesmo ocorre no mundo animal: a capacidade mental de 
um  animal  é  limitada  na  maturidade,  mas  enquanto  ele  ainda 
cresce, suas limitações são imperceptíveis comparadas àquelas de 
uma  criança  humana.  Por  exemplo,  um  novilho  de  um  ano  de 
idade  tem  todas  as  propriedades  de  um  touro  completamente 
adulto. Daí então, ele praticamente pára de se desenvolver, o que 
o  faz  oposto  aos  seres  humanos,  que  adquirem  inteligência  no 
vigor dos anos, mas que são totalmente dependentes e dignos de 
pena nos primeiros anos de vida. 

 A  diferença  é  tão  gritante  que,  ao  observar  um  novilho 
recém-nascido  e  um  bebê  recém-nascido,  alguém  que  não  está 
familiarizado com os caminhos de nosso mundo poderia concluir 
que  nada  digno  poderia  vir  de  um  bebê  humano,  enquanto  um 
novilho poderia, no mínimo, crescer para ser um novo Napoleão. 

 Como regra, os estados intermediários são opostos ao 
resultado final. Assim então, apenas alguém que conhece o 
resultado final irá aceitar e entender a forma desagradável de um 
objeto durante o seu desenvolvimento. É por isso que as pessoas, 
quase sempre, tiram conclusões errôneas ao falharem em perceber 
com antecedência o resultado final. 

39 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 De fato, os caminhos tomados pelo Criador no governo de 
nosso  mundo  são  propositais  e  manifestam-se  apenas  no  fim  do 
desenvolvimento.  Em  Sua  atitude  em  relação  a  nós,  o  Criador  é 
guiado pelo princípio do “bem absoluto” sem nenhum vestígio de 
maldade; e o propósito do Seu governo é evidenciado em nosso 
desenvolvimento gradativo. No final, nos tornaremos capazes de 
receber  toda  a  bondade  que  ele  preparou  para  nós.  Certamente, 
este objetivo será alcançado de acordo com o Seu plano. 

 Dois  caminhos  para  o  desenvolvimento  na  direção  correta 
são preparados para nós: 

• Um  caminho  de  sofrimento  que  nos  compele  a  escapar  dele. 
Nós  não  vemos  o  objetivo  e  somos  forçados  a  correr  da  dor. 
Este  caminho  é  chamado  de  “evolução  inconsciente,”  ou  “o 
caminho da dor.” 

• O caminho do desenvolvimento espiritual consciente, indolor e 
veloz, ao se seguir o método Cabalístico, que facilita um rápido 
alcance do resultado desejado. 

O propósito de todas as leis de desenvolvimento, ao se usar 
o método da Cabala, é o reconhecimento do bem e do mal dentro 
de nós e o desenvolvimento do reconhecimento do mal. Ao 
observarmos as leis espirituais, podemos se livrar de todo o mal. 
Isto  é  assim  porque  a  diferença  no  desenvolvimento  da  pessoa 
cria um reconhecimento do mal mais superficial ou mais 
profundo, e um desejo mais poderoso ou menos poderoso de se 
livrar dele. 

A  origem  de  todo  o  mal  é  o  nosso  egoísmo,  porque  ele  é 
oposto  à  natureza  do  Criador  que  deseja  apenas  compartilhar  o 
bem  sobre  nós.  Por  tudo  que  percebemos  como  prazeroso  vir 
exatamente  Dele,  a  proximidade  do  Criador  é  percebida  como 
prazer  e,  a  medida  de  distanciamento  Dele  é  proporcionalmente 
sentida como sofrimento. 

40 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Pelo fato do Criador odiar o egoísmo, os humanos também 
o detestam, dependendo da medida de seu desenvolvimento. As 
atitudes em relação ao egoísmo são bastante variadas, da 
aceitação do egoísmo como normal em uma pessoa não 
desenvolvida  espiritualmente,  que  o  usa  sem  restrições  (a  ponto 
de  roubar  e  matar  abertamente),  passando  pelo  sentimento  de 
vergonha  de  uma  pessoa  mais  desenvolvida,  por  causa  de  suas 
demonstrações abertas de egoísmo, à verdadeira repulsão ao 
egoísmo em um indivíduo espiritualmente desenvolvido. 

Assim, nós concluímos que as respostas às questões iniciais 
são as seguintes: 

• A  essência  da  Cabala  está  em  habilitar  as  pessoas  a 
alcançarem  o  nível  conclusivo  de  desenvolvimento, 
sem sofrimento e de maneira positiva. 

• O propósito da Cabala é atingir o nível conclusivo, de 
acordo com o trabalho espiritual que uma pessoa faz 
nela neste mundo. 

• A Cabala não foi dada aos seres criados para o bem-
estar deles; mas foi dada como uma instrução para o 
auto-aperfeiçoamento. 

41 



CAPÍTULO 7 

DO POSFÁCIO AO ZOHAR 

  

A Cabala explica que a observância correta e consistente das 
leis  espirituais  conduz  à  adesão  com  o  Criador.  Ainda  assim,  o 
que a palavra “adesão” significa? De fato, devido às limitações do 
tempo, do espaço tridimensional, e dos desejos corporais, nossos 
pensamentos não podem alcançar o Criador. Assim então, 
enquanto  nossos  pensamentos  estiverem  presos  a  esses  limites 
não poderemos ser objetivos. 

 Ao transcendermos nossos egos se alteram o desejo de 
receber e as definições de tempo, espaço e movimento. Eles 
adquirem uma dimensão espiritual. Neste estado, nossos 
pensamentos não dependem de nosso desejo de receber, e por isso 
são objetivos. 

 Como resultado, a Cabala oferece a obtenção da 
equivalência  de  propriedades  e  ações  com  o  Criador  como  um 
meio de nos aproximar Dele. É dito: una-se às ações Dele; seja tão 
gracioso, generoso e humilde como Ele é. Mesmo assim, como se 
pode ter certeza que as ações do Criador e o próprio Criador são a 
mesma coisa? Além do mais, por que devo me unir a Ele imitando 
Suas ações? 

 No mundo material imaginamos a união, ou adesão, como 
um  encurtamento  da  distância  entre  os  corpos,  e  entendemos 
separação como o aumento da distância entre os corpos. No 
entanto, o domínio espiritual não possui tais conceitos como 
tempo,  espaço  e  movimento.  É  por  isso  que  a  equivalência  de 
propriedades entre dois objetos espirituais os aproxima, e a 

42 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

diferença de propriedades os afasta. Lá não pode existir adesão ou 
separação (da maneira em que a adesão e a separação ocorrem no 
espaço) porque o objeto espiritual por si só não ocupa espaço. 

 Da mesma forma que um machado divide um objeto físico, 
o surgimento de uma nova propriedade em um objeto espiritual o 
divide em duas partes. E assim, se a diferença nas propriedades é 
insignificante, então os objetos espirituais estão próximos um do 
outro.  Quanto  maior  distinção  houver  entre  suas  propriedades, 
mais  remotos  estarão  um  do  outro.  Se  eles  amam  um  ao  outro 
estão “próximos” espiritualmente, e a distância entre suas 
“aparências corpóreas” é irrelevante. O relacionamento entre eles 
é determinado por sua afinidade espiritual. 

 Se  alguém  gosta  de  alguma  coisa  que  não  é  querida  por 
outra pessoa, a distância entre eles depende da diferença de seus 
pontos de vista e de suas sensações. Eles são considerados 
completamente  opostos  se  um  deles  gosta  de  tudo  que  o  outro 
odeia. 

 Assim, vemos que no mundo espiritual (o mundo dos 
desejos), a similaridade ou diferença nas aspirações, desejos, 
idéias e propriedades, fazem o papel de um machado, dividindo o 
espiritual em partes. A distância entre objetos espirituais é 
determinada  pelo  nível  de  incongruência  entre  suas  sensações  e 
propriedades. 

 Assim  então,  ao  seguirmos  a  vontade,  os  sentimentos  e  os 
pensamentos  do  Criador,  nós  O  aproximamos.  Assim  como  o 
Criador age apenas para o bem de Seus seres criados, nós também 
temos  que  desejar  o  bem  ao  nosso  próximo  e  sermos  bons  com 
todos eles. Por existirmos no mundo material, o mínimo 
necessário  para  a  existência  do  corpo  não  é  considerado  uma 
manifestação do egoísmo. 

43 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Podemos  fazer  o  bem  aos  outros  com  absoluta  abnegação? 
Além  de  tudo,  o  Criador  nos  criou  como  absolutos  egoístas  que 
possuem um desejo de receber prazer. Não podemos transformar 
nossa  natureza,  e  mesmo  que  sejamos  bons  uns  com  os  outros 
iremos conscientemente ou inconscientemente tentar obter 
benefícios  para  nós  mesmos.  Sem  vermos  algum  benefício  para 
nós, somos incapazes de fazer mesmo o mais desprezível 
movimento para o bem de outro. 

 De fato, as pessoas são ineficientes para mudar sua natureza 
de  absoluto  egoísmo,  ainda  mais  para  a  transformarem  em  algo 
completamente  oposto  (ser  bom  sem  receber  honra,  descanso, 
fama, saúde, ou dinheiro em troca). É por isso que o método de 
observância  das  leis  espirituais  através  da  Cabala  foi  dado.  Não 
há outro meio pelo qual nossa natureza possa ser mudada. 

 O corpo e seus órgãos constituem um único todo, e 
constantemente trocam sensações e informação entre si.  Por 
exemplo, se o corpo sente que uma de suas partes pode melhorar 
a condição geral do corpo inteiro, aquela parte específica 
imediatamente  sente  isso  e  realiza  a  vontade  dele.  No  caso  de 
alguma  parte  do  corpo  sofrer,  o  corpo  inteiro  instantaneamente 
sabe disso e tenta melhorar a situação.  

 Deste  exemplo,  pode-se  entender  o  estado  do  homem,  ou 
melhor,  o  estado  da  alma  que  atinge  a  unidade  com  o  Criador. 
Antes  de  vestir-se  em  um  corpo,  a  alma  é  claramente  um  único 
todo com o Criador. No entanto, logo que se veste em um corpo, 
ela  separa-se  completamente  Dele  graças  à  diferença  entre  as 
propriedades do Criador e aquelas do corpo. 

 Isto significa que ao conceder a sensação de egoísmo à alma, 
o Criador criou algo além Dele mesmo, porque desejos diferentes 
separam os objetos no mundo espiritual. Assim então, o objeto (a 

44 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

alma) e o egoísmo (o corpo) tornam-se partes separadas. 
Similarmente, o homem está remoto do Criador, como um órgão 
que foi cortado do corpo. Eles estão tão distantes um do outro a 
ponto de o homem completamente não sentir o Criador. De fato, a 
distância é tão grande que ele pode apenas acreditar Nele, e não, 
conhecer a Ele. 

 Assim, se nós atingirmos a unidade com o Criador ao 
fazermos nossas propriedades equivalentes às Dele (ou seja, 
observando as leis espirituais e transformando o egoísmo, que nos 
separa do Criador, em altruísmo), alcançaremos Seus 
pensamentos  e  desejos.  Nós  revelamos  também  os  segredos  da 
Cabala, pois os pensamentos do Criador são os segredos do 
universo! 

 Há  duas  partes  na  Cabala:  a  revelada  e  a  oculta.  Ambas 
constituem  os  pensamentos  do  Criador.  A  Cabala  é  como  uma 
corda lançada do alto para uma pessoa se afogando num mar de 
egoísmo. Ao observar as leis espirituais, a pessoa se prepara para 
o segundo e principal estágio, que é quando aquele que observa e 
Aquele que o compele a observar se fundem espiritualmente. 

 Aqueles que observam as regras espirituais passam por 
cinco  níveis:  Nefesh,  Ruach,  Neshamah,  Chayah,  e  Yechidah.  Cada 
nível consiste de cinco sub-níveis, que por sua vez são divididos 
em mais cinco sub-níveis. Ao todo, a escada da ascensão 
espiritual, ou da aproximação do Criador, consiste de 125 
degraus. Os cinco degraus principais desta escada são chamados 
“mundos.”  Os  seus  sub-níveis  são  chamados  Partzufim,  os  quais 
consistem de Sefirot. 

 Todos aqueles que existem em certo mundo espiritual 
percebem os objetos naquele mundo e abaixo deles. No entanto, 
eles  não  podem  sequer  imaginar  ou  sentir  coisa  alguma  de  um 

45 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

mundo  superior.  Dessa  forma,  aquele  que  alcança  um  dos  125 
níveis  atinge  todas  as  almas  que  lá  existem,  das  passadas,  da 
presente e das futuras gerações e permanece lá com elas. Nós, que 
existimos apenas neste mundo, somos incapazes de imaginar ou 
sentir qualquer coisa que exista em outros níveis ou outros 
mundos, inclusive aqueles que os habitam. 

 Os  Cabalistas  que  alcançam  certo  nível  em  seu  caminho 
rumo  ao  Criador,  podem  descrever  aquele  nível  com  expressões 
que  apenas  pessoas  que  o  atingiram  podem  entender.  Aqueles 
que não atingiram o nível descrito podem se confundir com tais 
descrições e serem desviados do entendimento correto. 

 Como  foi  dito  acima,  nosso  caminho  rumo  ao  Criador  é 
dividido  em  125  níveis/degraus,  mas  ninguém  pode  ascender 
todos  eles  antes  de  completar  sua  correção.  Há  duas  diferenças 
características entre todas as gerações e a última, completamente 
corrigida: 

1. Apenas  na  última  geração  será  possível  atingir  todos  os 
125 níveis. 

2. Nas gerações passadas, apenas umas poucas pessoas 
podiam  atingir  os  outros  mundos.  Na  última  geração, 
todos poderão ascender através dos níveis espirituais e se 
fundir ao Criador. 

O  termo  “última  geração”  se  refere  a  todas  as  gerações 
humanas  de  1995  em  diante,  porque,  de  acordo  com  O  Livro  do 
Zohar,  este  foi  o  tempo  em  que  a  humanidade  entrou  em  uma 
nova  fase  –  a  fase  da  Correção  Final.  Na  Cabala,  este  período  é 
também chamado de “o tempo da libertação,” o tempo em que a 
humanidade está destinada a sair do seu estado mais baixo. 

Rashbi e seus discípulos ascenderam todos os 125 níveis. É 
por isso que eles puderam escrever O Livro do Zohar, que 

46 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

compreende  todos  os  125  níveis  dos  mundos.  É  então  dito  no 
Zohar que o livro será revelado apenas “no fim dos dias,” o que 
significa  às  vésperas  do  fim  da  correção.  Outras  gerações  não 
puderam  alcançar  o  fim  da  correção.  Assim,  elas  não  puderam 
entender este livro porque eram incapazes de galgar todos os 125 
níveis  dos  quais  o  Livro  do  Zohar  é  escrito.  Em  nossa  geração, 
podemos todos alcançar o 125º nível; nesse momento, poderemos 
todos entender o Livro do Zohar. 

O fato de um Cabalista contemporâneo ter tido sucesso em 
comentar completamente o Livro do Zohar é um sinal de que nós 
estamos  no  limiar  da  última  geração,  e  que  qualquer  um  pode 
entender  o  Livro  do  Zohar.  De  fato,  nenhum  comentário  sobre  o 
Livro do Zohar apareceu antes de nosso tempo. Hoje, está 
disponível para nós o claro e completo comentário Sulam sobre o 
Livro do Zohar, escrito pelo Baal HaSulam, exatamente o que 
deveria acontecer na última geração. 

No entanto, devemos entender que as ações espirituais não 
ocorrem da mesma maneira que as ações físicas: ou seja, nestas, a 
causa e o efeito não ocorrem de maneira direta. Em nosso tempo, 
o  estado  espiritual  dos  mundos  está  pronto  para  a  vinda  do 
Messias  (a  força  que  puxa  a  Criação  para  fora  do  egoísmo  e  a 
conduz  para  o  altruísmo).  Ainda  assim,  isto  meramente  nos  dá 
uma oportunidade de alcance, enquanto o alcance em si depende 
de nós e de nossos níveis espirituais. 

Podemos  nos  unir  com  o  Criador  ao  igualarmos  nossas 
propriedades, desejos, e objetivos com os Dele, ao completamente 
destruirmos  o  egoísmo  e  ao  realizarmos  boas  ações  de  forma 
abnegada. No entanto, uma questão surge: aonde irá um 
completo egoísta (alguém incapaz de fazer um movimento 
espiritual ou físico a não ser que este ofereça benefícios pessoais) 
encontrar força e motivação para viver para os outros? 

47 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

A resposta a esta questão pode ser facilmente compreendida 
através de um exemplo da vida: 

Imagine uma situação na qual você de todo coração deseja 
dar  um  presente  a  alguém  que  é  importante  aos  seus  olhos, 
alguém que você ama e respeita. Suponha que esta pessoa aceita 
receber seu presente, ou, aceita vir jantar em sua casa. 

Mesmo que  gaste dinheiro e trabalhe duro para cuidar bem 
do  convidado  importante,  você  se  alegrará  nisso  como  se  não 
fosse você, mas, o convidado que faz a você um favor 
compartilhando e entretendo você, ao consentir em aceitar a sua 
oferta. Assim, se pudermos imaginar o Criador como alguém que 
respeitamos, nós alegremente agradaremos a Ele. 

Nós podemos observar as leis do universo apenas se 
percebermos a grandeza do Criador. Assim, ao trabalharmos para 
Ele e percebermos Sua grandeza, será como se recebêssemos Dele. 
Mesmo assim, devido aos pensamentos dependerem da influência 
da  sociedade  e  do  ambiente  social,  tudo  que  a  sociedade  honra 
torna-se também honrado aos olhos do indivíduo. Assim, a coisa 
mais importante é estar entre o maior número possível de pessoas 
que exaltam o Criador. 

Se nosso meio não eleva o Criador ao nível apropriado, tal 
meio  não  nos  permitirá  atingir  a  espiritualidade.  Um  estudante 
deve se sentir como o menor de todos os estudantes. Dessa forma, 
o  estudante  pode  absorver  os  pontos  de  vista  da  sociedade,  e 
neste estado, o estudante considera os pontos de vista da 
sociedade  importantes.  Desta  razão  vem  o  ditado,  “Adquira  um 
amigo para você.” De fato, quanto mais pessoas me influenciam 
com suas opiniões, mais diligentemente eu poderei trabalhar em 
mim, em corrigir o meu egoísmo para sentir o Criador. 

48 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

É dito que toda pessoa deve atingir a Raiz, a origem da alma 
dele  ou  dela.  Em  outras  palavras,  o  objetivo  final  deve  ser  a 
completa  fusão  com  o  Criador.  As  propriedades  do  Criador  são 
designadas  como  Sefirot.  É  por  isso  que,  enquanto  se  estuda  as 
Sefirot e suas ações é como se aprendêssemos estas propriedades, 
nos fundíssemos a elas, nos uníssemos com a mente do Criador, e 
nos tornássemos um com o Criador. 

A importância da Cabala provém do fato de que ao estudá-
la, aprendemos como os mundos foram criados e como são 
governados. Ao estudarmos as ações e propriedades do Criador, 
descobrimos com o que temos de parecer para que nos unamos a 
Ele. 

49 



CAPÍTULO 8 

A LINGUAGEM DA CABALA 

 

Por  ser  o  nosso  vocabulário  limitado  pela  nossa  percepção 
de mundo, que está conectada aos conceitos de tempo, espaço, e 
movimento, não possuímos palavras para expressar ou transmitir 
conceitos  espirituais.  Desenvolvemos  todo  o  nosso  vocabulário 
através  da  existência  neste  mundo,  e  assim,  se  quisermos  usar 
palavras deste mundo para dar nome aos fenômenos espirituais, 
tais palavras serão inadequadas. 

 É  difícil  encontrar  palavras  para  explicar  a  experiência  da 
espiritualidade a alguém que nunca a sentiu. Mesmo que 
queiramos descrever um objeto espiritual temos apenas palavras 
terrenas para nomeá-lo. Se mesmo para um único conceito não for 
encontrada uma correspondência precisa em palavras, o 
significado  correto  da  ciência  inteira  será  arruinado.  Assim,  o 
problema  do  referir-se  ao  mundo  espiritual,  sem  as  palavras  ou 
linguagem apropriadas para descrevê-lo, permanece sem 
resolução. 

 Todo  objeto  e  ação  em  nosso  mundo  se  originam  de  um 
correspondente  no  mundo  espiritual.  Assim  então,  os  Cabalistas 
encontraram uma maneira confiável de transmitir a informação e 
o  conhecimento  aos  outros.  Eles  usam  os  nomes  dos  objetos  e 
ações (ramos) em nosso mundo material para descrever os objetos 
e ações correspondentes (raízes) no mundo espiritual. 

 Esta linguagem foi desenvolvida por pessoas que atingiram 
os mundos espirituais enquanto ainda viviam em nosso mundo, e 
que  de  forma  precisa  conheciam  estas  correspondências.  Assim, 

50 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

os  Cabalistas  de  apropriadamente  a  chamaram  de  “a  linguagem 
dos ramos.” 

 Disto, podemos entender os nomes estranhos que 
encontramos  nos  livros  Cabalísticos,  as  descrições  de  ações  que 
percebemos como histórias esquisitas ou como contos infantis. No 
entanto, essa linguagem é bastante exata porque há uma 
correspondência precisa e exclusiva entre cada raiz e seu ramo. 

 Não é de se maravilhar que haja tal correspondência, pois os 
criadores da linguagem dos ramos existiram simultaneamente em 
ambos os mundos espiritual e físico. É por isso que é impossível 
substituir  sequer  uma  única  palavra  e,  por  mais  absurdo  que 
pareça, o ramo corresponde exatamente à raiz. 

 O que separa os objetos espirituais não é o espaço, mas sua 
incongruência e dissimilaridade espiritual de propriedades. 
Assim  então,  o  número  de  almas,  ou  seja,  de  objetos  espirituais 
separados, determina o número de pessoas no mundo físico. 

 No começo da Criação havia uma única alma comum: a Luz 
(prazer)  e  o  corpo  correspondente  (desejo),  Adam.  Eles  estavam 
unidos em adesão com o Criador, e então receberam prazer 
máximo.  A  natureza  da  alma  é  meramente  o  desejo  de  receber 
prazer,  e  a  alma  era  preenchida  com  prazer  de  acordo  com  seu 
desejo. No entanto, tendo recebido prazer, a alma sentiu 
vergonha. Em nosso mundo, qualquer um que recebe um 
presente ou um favor se sente assim. 

 A medida da sensação de vergonha depende do 
desenvolvimento  espiritual  da  pessoa.  Apenas  este  sentimento 
nos  mantém  constantemente  dentro  dos  limites  e  nos  compele  a 
observar  as  leis  da  sociedade.  A  mesma  sensação  é  à  base  de 
nossas aspirações por conhecimento, riquezas, reconhecimento da 
sociedade, e honra. 

51 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Logo que sentiu uma vergonha abrasadora, correspondente 
ao prazer recebido, a alma descobriu que o único jeito de se livrar 
disso  era  parando  de  aproveitar  o  prazer.  No  entanto,  por  ser  o 
desejo  do  Criador  dar  prazer  à  alma,  esta  concordou  em  aceitar 
este prazer não para si mesma, mas apenas por causa do Criador. 

 Assim  como  em  nosso  mundo,  quanto  mais  prazer  o  filho 
recebe da comida, ao “comer para a mamãe,” mais prazer ele dá 
aos pais. Nesta situação, a alma deve constantemente controlar a 
quantidade  de  prazer  que  recebe  para  que  se  alegre  apenas  por 
causa do Criador. 

 No entanto, por não poder instantaneamente sobrepujar seu 
desejo natural de receber prazer para si mesma (por ser enorme!) 
a  alma  comum  foi  quebrada  em  uma  miríade  de  fragmentos 
(almas).  Estes  fragmentos  são  mais  fáceis  de  serem  trabalhados 
para neutralizar o desejo egoísta de receber prazer. 

 Por não existirem distâncias no mundo espiritual, e por ser a 
proximidade determinada pela similaridade de ações e 
pensamentos (afinidade, amor), as almas que recebem “por causa 
do Criador” estão próximas Dele porque ambos se alegram, assim 
como uma mãe e seu filho. 

 A  proximidade  é  determinada  por  quanto  prazer  a  alma 
recebe por causa do Criador. O desejo de receber age 
instintivamente dentro de nós, mas nosso desejo de nos livrar da 
vergonha e de nos alegrar por causa do Criador vai surgindo aos 
poucos  dentro  de  nós.  Assim  então,  o  desejo  de  nos  livrar  da 
vergonha e de nos alegrarmos por causa do Criador requer 
esforços especiais e contínuos. 

 A  alma  que  recebe  para  si  própria  é  oposta  ao  Doador  em 
sua intenção e ação espiritual. Quanto mais prazer ela recebe de 
forma egoísta, maior é sua oposição ao Criador. 

52 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Pelo  fato  da  diferença  nos  desejos  conduzir  alguém  para 
longe  do  Criador,  mundos  diferentes  foram  criados  em  níveis 
diferentes de distanciamento de nosso mundo. Aqui, a cada parte 
da alma comum é dado certo período de tempo (o tempo de vida) 
e repetidas oportunidades (os ciclos de vida) para a correção.  

 Uma  pessoa  nasce  apenas  com  o  desejo  de  receber  prazer 
para  si  própria.  Todos  nosso  desejos  “pessoais”  se  originam  do 
sistema das forças impuras. Em outras palavras, estamos 
infinitamente distantes do Criador, não podemos senti-Lo, e 
assim, somos considerados “espiritualmente mortos.” 

 No entanto, se, enquanto lutando consigo mesma, uma 
pessoa adquire o desejo de viver, pensar, e agir apenas por causa 
dos  outros  e  do  Criador,  tal  purificação  da  alma  permite  a  esta 
pessoa gradualmente se aproximar do Criador até completamente 
se  fundir  com  Ele.  E  conforme  alguém  se  aproxima  do  Criador, 
mais prazer é sentido por ele. 

 É para esta transformação da alma que nosso mundo e todos 
os  mundos  espirituais  (os  passos  no  caminho  rumo  ao  Criador) 
foram  criados.  Fundir-se  ao  Criador  é  uma  tarefa  que  cada  um 
precisa realizar enquanto continua vivendo em nosso mundo. 

 Nosso mundo é o ponto mais distante do Criador – distante 
de  Suas  propriedades.  Ao  nos  livrarmos  do  desejo  egoísta  de 
receber prazer, nos aproximamos Dele e assim ganhamos 
duplamente:  alegramos-nos  recebendo  prazer  Dele  e  ao  mesmo 
tempo, nos alegramos agradando a Ele. Da mesma maneira, 
quando  eu  como  a  comida  da  minha  mãe,  eu  recebo  prazer  da 
comida e me alegro por dar prazer a ela. 

 Deve  se  perceber  que,  enquanto  o  prazer  egoísta  tem  vida 
curta  e  é  limitado  pelo  tamanho  do  desejo  (nós  não  podemos 
jantar duas vezes), uma pessoa pode doar, compartilhar ou 

53 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

receber infinitamente por causa dos outros. 
Correspondentemente, o prazer que a pessoa recebe é infinito! 

 Todos os mundos (incluindo nosso mundo) com tudo o que 
os  habita  unem-se  no  único  plano  do  Criador  de  compartilhar 
prazer infinito sobre a alma. Este único pensamento, este objetivo, 
inclui  a  Criação  inteira  do  começo  ao  fim.  Todo  sofrimento  que 
sentimos,  nosso  trabalho  em  nós  mesmos,  e  a  recompensa,  são 
determinados apenas por este pensamento. 

 Após  a  correção  individual  todas  as  almas  se  reúnem  em 
uma  alma,  como  antes.  Assim,  o  prazer  recebido  por  cada  alma 
não apenas dobra devida à recepção do prazer e ao 
contentamento  do  Criador,  mas  é  multiplicado  pelo  número  de 
almas reunidas. 

 Até lá, ao trabalhar em si mesmas na ascensão espiritual os 
olhos das pessoas começam a se abrir e outros mundos tornam-se 
visíveis. Assim, enquanto permanecem nesse mundo atingem 
todos os mundos. Para elas, a linguagem aparentemente absurda 
da Cabala torna-se a linguagem das ações, pensamentos, e 
sensações; os conceitos que são opostos em nosso mundo então se 
unem na única Raiz Superior. 

54 



CAPÍTULO 9 

DO PREFÁCIO AO ZOHAR 

  

O  Livro  do  Zohar  foi  escondido  dos  não  iniciados  desde  os 
dias  de  sua  criação.  Agora,  as  condições  tornaram-se  propícias 
para sua abertura ao público. Para fazer o Zohar acessível a todo 
leitor, precisamos introduzi-lo com algumas explicações. 

 Primeiramente, deve ser notado que tudo que é descrito no 
Zohar  é  uma  disposição  das  dez  Sefirot:  Keter,  Chochmah,  Binah, 
Chessed, Gvurah, Tifferet, Netzach, Hod, Yessod, Malchut, e suas 
combinações.  Da  mesma  maneira  que  qualquer  pensamento  é 
expresso  com  um  número  limitado  de  letras  do  alfabeto,  assim, 
são as combinações das dez Sefirot suficientes para descrever cada 
objeto ou ação espiritual. 

 No  entanto,  existem  três  limites  bem  definidos  que  uma 
pessoa  deve  manter  em  mente  referentes  aos  quatro  níveis  de 
percepção (ou de conhecimento) em nosso mundo: Matéria, 
Forma na Matéria, Forma Abstrata, e Essência. Estes quatro níveis 
de alcance também existem nas dez Sefirot. 

 O  primeiro  limite:  O  Zohar  pesquisa  apenas  a  Matéria  e  a 
Forma na Matéria, mas de forma alguma se ocupa com a Forma 
Abstrata e a Essência. 

 O  segundo  limite:  Tudo  o  que  foi  criado  consiste  de  três 
níveis: 

1. O mundo de Ein Sof (o Infinito); 

2. O mundo de Atzilut; 

3. Os mundos de Beriah, Yetzirah, e Assiyah (BYA). 

O Zohar estuda apenas os três últimos mundos de BYA. Ele 
não  estuda  os  mundos  de  Ein  Sof  e  Atzilut  por  si  próprios,  mas 
apenas o que os mundos de BYA recebem de Atzilut e Ein Sof. 

55 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

O terceiro limite: Cada um dos mundos de BYA consiste de 
três níveis: 

• As  Dez  Sefirot  que  constituem  a  parte  do  Criador  em  cada 
mundo; 

• As almas humanas; 

• Tudo mais que existe: Mala’achim (anjos), Levushim 
(vestimentas), e Heichalot (palácios). 

O  Livro  do  Zohar  estuda  as  almas  humanas,  enquanto  os 
outros objetos são analisados apenas em relação às almas 
humanas. Nada mais é obtido, além de todos os enganos, 
imprecisões,  e  desilusões  que  são  resultados  da  ultrapassagem 
destes três limites. 

As  seguintes  Sefirot  correspondem  aos  quatro  mundos  já 
mencionados – Atzilut, Beriah, Yetzirah, Assiyah (ABYA): 

• A  Sefirat  (Sefira  de)  Chochmah  corresponde  ao  mundo  de 
Atzilut; 

• A Sefirat Binah corresponde ao mundo de Beriah; 

• As seis Sefirot, de Chessed a Yessod, coletivamente chamadas 
de Tifferet, correspondem ao mundo de Yetzirah; 

• A Sefirat Malchut corresponde ao mundo de Assiyah. 

Tudo  o  que  existe  acima  do  mundo  de  Atzilut  refere-se  à 
Sefirat Keter. 

No entanto, cada um dos mundos acima também é dividido 
em  dez  Sefirot.  Mesmo  o  menor  objeto  em  qualquer  um  dos 
mundos é dividido em (ou consiste de) dez Sefirot. 

O Zohar relaciona uma cor específica a cada Sefira (Esquema 
2): 

• O branco corresponde à Sefirat Chochmah; 

• O vermelho corresponde à Sefirat Binah; 

56 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

• O verde corresponde à Sefirat Tifferet; e 

• O preto corresponde à Sefirat Malchut. 

 
  

  Chochma  - Atzilut (Branco) 
Binah    - Beriah (Vermelho)    
Chessed 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mesmo  sendo  a  Luz  que  preenche  as  Sefirot  incolor,  os 
receptores  a  vêem  com  sua  nuance  correspondente.  Assim,  em 
todos os cinco mundos (de Ein Sof até o nosso mundo), a Luz que 
emana do Criador é uma substância absolutamente incolor e 
imperceptível.  Apenas  após  atravessar  os  mundos  e  as  Sefirot, 
como se atravessassem filtros coloridos, a percebemos tendo certa 
cor e intensidade dependendo do nível da alma que recebe a Luz. 

 Por  exemplo,  o  mundo  de  Atzilut  conduz  a  Luz  sem  a 
colorir em nada, porque este mundo tem propriedades similares 
àquelas da Luz. É por isso que a cor da Luz do mundo de Atzilut é 
definida como branca. As propriedades dos outros mundos 
diferem das propriedades da Luz; assim, cada um deles a afeta de 
acordo com sua proximidade com a Luz. 

 Se compararmos a Luz branca ao papel, a mensagem escrita 
nele apresenta a informação, e a cor da escrita se coloca contra o 

Gvurah 
Tifferet 
Netzach 
Hod 
Yessod 
Malchut   - Assiyah (Preto) 

- Yetzirah (Verde) 
(Tifferet)

Esquema 2

57 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

fundo  branco.  Da  mesma  forma,  ao  percebermos  o  vermelho,  o 
verde, e o preto, podemos perceber a Luz. 

 O mundo de Atzilut (Sefirat Chochmah) é o fundo branco do 
livro, assim, não podemos concebê-lo. No entanto, Binah (o 
mundo de Beriah), Tifferet (Yetzirah), e Malchut (Assiyah) que 
respectivamente  correspondem  ao  vermelho,  verde,  e  preto,  nos 
concedem informação baseada em suas combinações, interações, e 
reações à Luz que passa do mundo de Atzilut ao nosso mundo. 

 Deste  modo,  é  como  se  os  mundos  de  Beriah,  Yetzirah,  e 
Assiyah formassem coberturas concêntricas do mundo de Atzilut. 
Agora, olhemos para dentro dos quatro tipos de conhecimento de 
um objeto – Matéria, Forma na Matéria, Forma Abstrata, e 
Essência. 

 Suponha que o objeto seja uma pessoa falsa: 

• A Matéria é o corpo da pessoa; 

• A Forma na Matéria é o atributo da falsidade; 

• A Forma Abstrata é a falsidade, só que percebida 
independentemente da Matéria; 

• A  Essência  da  pessoa  (que  é  absolutamente  inconcebível 
quando separada do corpo). 

Não  podemos  imaginar  a  Essência  por  si  só  com  nossos 
órgãos sensoriais, mesmo quando auxiliados por alguma fantasia. 
Podemos apenas conhecer as ações e reações à realidade 
circundante, e as diversas interações com a Essência. Por exemplo, 
quando examinamos um objeto, o olho não percebe o objeto em si, 
mas sua interação com a luz, ou melhor, a interação da luz com o 
olho. Nosso sentido da audição não percebe o som, mas a 
interação  da  onda  com  nosso  sentido  da  audição.  Nosso  sentido 
da gustação não percebe o objeto em si, mas a interação da saliva, 
da extremidade dos nervos, e das glândulas com um objeto. 

58 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Todas nossas sensações revelam apenas as interações com as 
reações da Essência, não a Essência em si. Até o nosso sentido do 
tato, que nos provê com a informação da rigidez e da temperatura 
de um objeto, não revela o objeto em si mas, nos permite apenas 
julga-lo  baseados  em  nossa  reação  ao  toque  e  à  sensação  do 
objeto. 

Assim, o máximo conhecimento do mundo consiste em 
investigar como a Essência nos influencia. No entanto, visto que 
mesmo  em  nossas  mais  extraordinárias  fantasias  não  podermos 
imaginar a Essência sem tê-la sentido ao menos uma vez, em nós 
falta à imagem mental e o desejo de a investigarmos. 

Além do mais, não podemos sequer conhecer a nós mesmos, 
nossa  própria  Essência.  Ao  perceber  a  mim  mesmo  como  um 
objeto que ocupa um lugar, uma forma, com temperatura, e 
habilidade  de  pensar,  eu  percebo  os  resultados  das  ações  de  minha 
Essência, não a Essência em si. Nós recebemos a idéia mais 
completa em nosso mundo com o primeiro tipo de conhecimento 
– a Matéria. Esta informação é quase suficiente para nossa 
existência e interação com o mundo que nos cerca. 

Recebemos  o  segundo  tipo  de  conhecimento,  a  Forma  na 
Matéria,  após  investigarmos  a  natureza  que  nos  cerca  usando 
nossos  sentidos.  A  evolução  deste  tipo  de  conhecimento  levou  à 
criação da ciência, sobre a qual nós nos baseamos profundamente 
em  todas  as  situações  na  vida.  Este  nível  de  conhecimento  do 
mundo é também praticamente suficiente para os humanos. 

O  terceiro  tipo  de  conhecimento,  a  Forma  Abstrata,  seria 
possível  se  pudéssemos  observar  a  forma  enquanto  separada  da 
matéria, ao invés de vestida na matéria. No entanto, uma forma 
pode  ser  apenas  separada  da  matéria  na  imaginação  de  alguém 
(por exemplo, a falsidade como uma noção abstrata, desconexa de 
uma pessoa). 

59 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Ainda assim, como regra, a investigação de uma forma que 
está  desconexa  da  matéria,  em  sua  forma  abstrata,  não  produz 
resultados  confiáveis,  e  não  é  confirmada  de  fato.  E  isto  é  ainda 
pior  quando  se  investiga  formas  que  nunca  foram  vestidas  na 
matéria! 

Assim, vemos que dos quatro tipos de conhecimento de um 
objeto, sua Essência é totalmente imperceptível, e sua Forma 
Abstrata  é  conhecida  incorretamente.  Apenas  a  matéria  e  sua 
forma,  quando  analisada  em  conjunto  com  a  matéria,  produzem 
dados verdadeiros e suficientes sobre o objeto investigado. 

Nos mundos espirituais de BYA todo objeto é atingido 
apenas  em  sua  matéria  e  forma.  As  cores  (vermelho,  verde,  e 
preto)  nestes  mundos  constituem  a  matéria,  e  nós  a  atingimos 
sobre o fundo branco do mundo de Atzilut. Os leitores ao 
estudarem O Zohar devem se lembrar da necessidade de se 
limitarem a esses dois tipos de investigação disponíveis a nós. 

Como mencionado anteriormente, todas as Sefirot são 
subdivididas em quatro níveis de conhecimento. Assim, a Sefirat 
Chochmah constitui a Forma, e Binah, Tifferet, e Malchut constituem 
a Matéria vestida na Forma. 

Apenas  as  Sefirot  Binah,  Tifferet,  e  Malchut  são  examinadas 
no Zohar. O livro não se preocupa em examinar a forma separada 
da matéria, ainda menos a Essência – a parte do Criador (Ein Sof) 
que anima cada parte da Criação. 

As Sefirot Binah, Tifferet, e Malchut no mundo de Atzilut estão 
disponíveis a nossa investigação, enquanto as Sefirot Keter e 
Chochmah, mesmo no fim do mundo de Assiyah estão 
indisponíveis a nós. 

Tudo  o  que  existe  em  cada  mundo  é  dividido  em  quatro 
níveis: Inanimado, Vegetativo, Animal, e Humano. Estes 
correspondem aos quatro níveis de desejo. De forma similar, cada 
objeto consiste de quatro subníveis de desejo: 

60 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

• A aspiração pela sustentação de sua existência corresponde 
ao nível inanimado de desenvolvimento. 

• A aspiração pela fartura (riqueza) corresponde ao nível 
vegetativo de desenvolvimento. 

• A aspiração por poder, fama, e honra corresponde ao nível 
animal de desenvolvimento. 

• E a aspiração por conhecimento corresponde ao nível 
humano. 

Assim, percebemos que recebemos a primeira parte do 
desejo  –  pelo  que  é  necessário  e  por  prazeres  animais  –  de  um 
nível inferior ao nosso. Satisfazemos os desejos por riqueza, poder 
e  honra  através  de  outras  pessoas.  Os  desejos  por  educação  e 
conhecimento são encontrados através de objetos superiores. 

Todos  os  mundos  espirituais  se  assemelham  um  ao  outro, 
diferenciando-se  apenas  em  seus  níveis.  Desta  forma,  os  níveis 
inanimado, vegetativo, animal e humano no mundo de Beriah se 
projetam nos níveis inanimado, vegetativo, animal e humano 
correspondentes no mundo de Yetzirah. Por sua vez, estes níveis 
do mundo de Yetzirah tornam-se impressos nos níveis 
correspondentes  do  mundo  de  Assiyah  e  assim  também  descem 
sobre o nosso mundo. 

• O nível inanimado nos mundos espirituais é chamado 
Heichalot; 

• O nível vegetativo é chamado Levushim; 

• O nível animal é chamado Mala’achim; 

• O nível humano é chamado “almas humanas” em um 
mundo específico. 

As dez Sefirot em cada mundo são consideradas as partes do 
Criador nele. As almas humanas em cada mundo são seu centro e 
recebem seu sustento dos outros níveis. 

61 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Aqueles  que  estudam  O  Zohar  devem  constantemente  ter 
em  mente  que  todos  os  objetos  são  vistos  apenas  em  relação  à 
interação deles em um determinado mundo. Toda a investigação 
se  concentra  no  estudo  da  alma  humana  e  do  que  entra  em 
contato com ela. 

Pelo  Zohar  estudar  apenas  as  almas  que  estão  vestidas  em 
corpos  deste  mundo,  Ein  Sof  é  também  estudado  apenas  nesse 
aspecto.  Em  outras  palavras,  o  livro  investiga  a  influência,  o 
programa, e o desejo de Ein Sof com relação a nós, mas não com 
relação a quaisquer outros objetos em outros mundos. 

O programa inteiro da Criação do começo ao fim está 
incluído  em  Ein  Sof,  e  os  mundos  de  Beriah,  Yetzirah,  Assiyah, 
assim como nosso mundo, constituem a realização, de fato, desse 
programa. 

Assim então, todas as ações em todos os mundos são 
conseqüências da execução do programa que tem sua raiz em Ein 
Sof,  e  de  lá  elas  descem  ao  mundo  Atzilut  e  se  quebram  em 
subprogramas  distintos.  Elas  vêm  para  baixo  em  uma  ordem 
definida através dos mundos, chegando ao nosso mundo na 
forma de governo geral e governo individual. 

As  almas  humanas  são  originadas  no  mundo  de  Beriah.  É 
por  isso  que,  a  partir  deste  mundo,  alguém  pode  investigar  a 
dependência  e  a  conexão  delas  com  relação  à  Ein  Sof.  As  dez 
Sefirot em cada um dos mundos de BYA recebem 
correspondentemente,  das  dez  Sefirot  do  mundo  de  Atzilut,  o 
programa,  o  método  e  o  prazo  estabelecido  para  a  conclusão  de 
cada uma de suas partes. 

Pelo fato de no mundo de Atzilut o plano da Criação existir 
como um programa, a Luz de Ein Sof que passa através de Atzilut 
permanece incolor. Toda a informação que obtemos é baseada nas 
infindáveis transformações da Luz, que revela as cores de Beriah, 
Yetzirah, e Assiyah a nós. 

62 



CAPÍTULO 10 

DA INTRODUÇÃO AO ZOHAR 
 

Para entendermos, no mínimo, um pouco sobre a natureza 
que  nos  circunda  e  sobre  nós  mesmos,  temos  de  ter  uma  clara 
idéia  do  propósito  da  Criação  e  de  seu  estado  final,  pois,  os 
estados intermediários são ilusórios. Os Cabalistas afirmam que o 
propósito da Criação é trazer aos seres criados o prazer máximo. 
Por  esta  razão  o  Criador  criou  as  almas,  o  “desejo  de  receber 
prazer.” E por Ele ter desejado sacia-las completamente com 
prazer, Ele criou um enorme desejo de receber, exatamente 
compatível com Sua vontade de dar prazer. 

 Assim, a alma é o desejo de receber prazer. De acordo com 
este  desejo,  a  alma  recebe  prazer  do  Criador.  A  quantidade  de 
prazer recebido pode ser medida pelo grau de desejo de recebê-lo. 

 Tudo o que existe ou é relativo ao Criador ou à Sua Criação. 
Antes da criação do desejo de receber prazer, ou seja, das almas, 
apenas o desejo de doar do Criador existia. Assim, de acordo com 
Seu desejo, o desejo de doar criou uma quantidade igual de desejo 
de receber; no entanto, esta era oposta em sua propriedade. 

 Conseqüentemente,  o  desejo  de  receber  prazer  é  a  única 
coisa que foi criada e que existe além do Criador. Além do mais, 
este desejo é o material de todos os mundos e de todos os objetos 
que  os  habitam.  E  o  prazer  que  emana  do  Criador  vitaliza  e 
governa tudo isso. 

 No  mundo  espiritual,  a  discrepância  entre  propriedades  e 
desejos separa dois objetos espirituais, os movendo um para longe 
do outro exatamente como dois objetos terrestres separados pela 
distância. Em nosso mundo, se duas pessoas amam e odeiam as 
mesmas  coisas,  ou  seja,  se  suas  preferências  coincidem,  dizemos 
que são próximas uma a outra. 

63 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Se  suas  preferências  e  pontos  de  vista  são  diferentes,  seu 
distanciamento é proporcional às diferenças entre suas 
preferências  e  pontos  de  vista.  A  afinidade  entre  as  pessoas  é 
determinada  pela  proximidade  “espiritual”,  e  não  pela  distância 
física. Aqueles que se amam aderem-se um ao outro e fundem-se, 
enquanto  aqueles  que  se  odeiam  são  espiritualmente  distantes 
como dois pólos. 

 O desejo de receber prazer: A alma está infinitamente 
distante  do  Criador  porque  é  oposta  ao  desejo  de  dar  prazer  do 
Criador. Para consertar este distanciamento das almas do Criador, 
todos  os  mundos  foram  criados  e  divididos  em  dois  sistemas 
antagônicos:  os  quatro  mundos  de  ABYA  da  Luz,  opostos  aos 
quatro mundos de ABYA da escuridão. 

 A diferença entre o sistema dos mundos da Luz e o sistema 
dos mundos escuros está apenas no fato da propriedade distintiva 
do  primeiro,  dos  mundos  da  Luz,  ser  a  doação  de  prazer,  e  a 
propriedade  distintiva  do  segundo,  dos  mundos  escuros,  ser  a 
recepção de prazer. Em outras palavras, o desejo inicial de receber 
prazer foi dividido em duas partes: uma permaneceu a mesma em 
suas  propriedades  (de  recepção),  enquanto  a  outra  adquiriu  os 
atributos do Criador, ou seja, aproximou-se Dele, fundiu-se com 
Ele. 

 Posteriormente, os mundos foram transformados, 
descendendo até nosso mundo, ou seja, até o lugar onde os 
humanos existem como sistemas de “corpo e alma.” O corpo é o 
desejo  de  receber  prazer  que  descendeu  inalterado  através  dos 
mundos de ABYA escuros, que é o desejo de receber prazer para si 
mesmo – o egoísmo. 

 Assim,  a  pessoa  nasce  egoísta  e  continua  a  existir  sob  a 
influência  deste  sistema  até  que  ele  ou  ela  comece  a  observar  as 
leis espirituais e a dar alegria ao Criador. Assim fazendo, a pessoa 
gradualmente se purifica do egoísmo (o desejo de receber para si 
mesma)  e  adquire  o  desejo  de  receber  prazer  para  o  Criador. 

64 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Assim a alma descende através de todo o sistema dos mundos da 
Luz e se veste em um corpo. 

 Aqui começa um período de correção que continua até que 
todo  o  egoísmo  seja  transformado  em  altruísmo  (no  desejo  de 
receber prazer apenas para o Criador). 

 Desta maneira, as propriedades da pessoa tornam-se 
igualadas  àquelas  do  Criador,  porque  a  recepção  por  causa  de 
outro não é considerada recepção, mas doação. Pelo fato da 
equivalência de propriedades significar fusão, ou adesão, a pessoa 
recebe automaticamente tudo o que foi preparado para ele ou ela 
no plano da Criação. 

 A separação do divinamente criado desejo egoísta de 
receber prazer em duas partes (em corpo e alma), pelos sistemas 
de  ABYA,  nos  permite  transforma-lo  em  um  desejo  de  receber 
prazer para o Criador. Desta forma, podemos tanto receber tudo o 
que  foi  preparado  para  nós,  de  acordo  com  o  plano  da  Criação, 
como também tornarmo-nos dignos de nos fundir a Ele. 

 Este  é  considerado  o  propósito  máximo  da  Criação.  Neste 
ponto, a necessidade do sistema da escuridão de ABYA 
desaparece  e  cessa  sua  existência.  O  trabalho  destinado  a  levar 
6.000  anos  (o  tempo  que  leva  para  transformar  o  egoísmo  no 
desejo  de  receber  prazer  para  o  Criador)  é  de  fato  efetuado  por 
cada  pessoa  durante  seu  tempo  de  vida  e  por  todas  as  gerações 
combinadas.  Cada  um  precisa  continuar  a  reencarnar  até  que  o 
trabalho seja completado. A existência do sistema escuro de ABYA 
é necessária apenas para a criação do corpo, para que ao corrigir 
seu egoísmo, a pessoa adquira uma segunda natureza, divina. 

 No entanto, se o egoísmo (o desejo de receber apenas para si 
próprio) é tão vil, como ele pode surgir no pensamento do 
Criador?  A  resposta  é  simples:  por  não  existir  tempo  no  mundo 
espiritual, o estado final da Criação surgiu simultaneamente com 

65 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

o plano da Criação. Isto é assim porque nos mundos espirituais o 
passado, o presente e o futuro se fundem em um único todo. 

 Assim então, o desejo egoísta de receber, a resultante 
oposição  de  propriedades,  e  o  afastamento  do  Criador,  nunca 
existiram no mundo espiritual. Do começo da Criação ao seu fim, 
a alma passa por três estados. O primeiro estado é definitivo; ele 
já existe junto ao Criador devido à similaridade de propriedades. 

 O  segundo  estado  é  a  nossa  realidade,  onde  o  egoísmo 
(dividido em corpo e alma pelos dois sistemas de ABYA) é 
transformado em altruísmo durante 6.000 anos. Durante este 
período, apenas as almas passam por correção. O egoísmo, 
inerente a elas por influência do corpo, é destruído, e o altruísmo, 
inerente a elas por natureza, é adquirido. 

 Até mesmo as almas dos justos não alcançam o Gan Éden (O 
Jardim do Éden – certo nível no sistema dos Mundos de ABYA da 
Luz)  antes  que  todo  o  egoísmo  seja  destruído  e  apodreça  na 
“terra” (Malchut do mundo de Assiyah). 

 O  terceiro  estado  é  o  estado  das  almas  corrigidas  após  a 
“ressurreição  dos  mortos,”  após  a  correção  dos  “corpos.”  É  a 
situação quando o egoísmo, inerente ao corpo, transforma-se em 
altruísmo e o corpo torna-se merecedor de receber todo o deleite 
que  o  Criador  preparou  para  ele.  Ao  mesmo  tempo,  o  corpo 
funde-se ao Criador devido à equivalência de suas qualidades. Ao 
assim fazer, agrada o Criador, porque a unificação com o Criador 
é o verdadeiro prazer. 

 Ao olharmos de perto para esses três estados, descobriremos 
que cada um deles necessita do surgimento do outro. Ao mesmo 
tempo, a exclusão de um deles resultará na anulação dos outros. 

 Por exemplo, se o terceiro e último estado não tivesse 
surgido, o primeiro não teria surgido também. Isto é assim porque 
este  apenas  veio  à  existência  porque  o  terceiro  estado  existe,  o 
qual já está presente no primeiro estado. Toda perfeição do 

66 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

primeiro estado é determinada pela projeção do futuro estado no 
presente.  Sem  a  existência  do  estado  futuro,  o  estado  presente 
seria anulado também. Isto ocorre assim porque não existe tempo 
na espiritualidade, apenas situações alterando-se. 

 Anterior ao começo da Criação, no Pensamento da Criação, 
o  objetivo  foi  projetado  como  definitivo  e  existente,  e  é  aí  que  a 
Criação  iniciou-se.  Assim,  o  primeiro  e  o  segundo  estado  são 
mantidos  pelo  terceiro  e  último  estado.  Falando  de  forma  geral, 
de maneira contrária às nossas ações neste mundo, toda ação na 
espiritualidade começa com a designação do estado final em 
potencial, seguida pela ação que de fato o realiza. 

 Assim,  o  futuro  necessita  da  existência  do  presente.  E  se 
alguma coisa desapareceu do segundo estado (o trabalho na 
autocorreção),  como  poderia  o  terceiro,  o  estado  corrigido  (que 
necessita do anterior) ter aparecido? Da mesma maneira, o 
primeiro estado onde a perfeição já existe graças ao futuro terceiro 
estado,  necessita  da  existência  e  da  conclusão  tanto  do  segundo 
como do terceiro estado. 

 Contudo,  se  o  terceiro  estado  já  existe  (mesmo  que  não 
exista nas nossas percepções) e, de acordo com o plano do 
Criador,  somos  obrigados  a  alcançá-lo,  então,  onde  está  nossa 
liberdade de escolha? 

Percebe-se  do  que  foi  dito  acima  que  mesmo  que  sejamos 
obrigados  a  alcançar  o  objetivo  definido,  existem  duas  maneiras 
de fazer isto, de passar do primeiro para o terceiro estado: 

• A  primeira  maneira  é  espontânea;  inclui  uma  observância 
consciente das regras prescritas pela Cabala; 

• A segunda é o caminho do sofrimento, porque o sofrimento 
pode purificar o corpo do egoísmo, forçando-o a alcançar o 
altruísmo e assim fundir-se com o Criador. 

A única diferença entre estes dois caminhos é que o 
primeiro  é  mais  curto.  Apesar  de  tudo,  o  segundo,  ou  seja,  o 

67 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

caminho do sofrimento, ainda nos traz de volta ao primeiro. Em 
qualquer evento, tudo está interconectado e necessita 
mutuamente  de  todos  nossos  estados,  do  começo  da  Criação  ao 
seu  fim.  Por  sermos  corrompidos  e  malignos,  precisamos  nos 
tornar  perfeitos  como  nosso  Criador.  De  fato,  alguém  perfeito 
como Ele não pode criar a imperfeição. 

Agora, entendemos que o corpo que possuímos não é nosso 
corpo  de  verdade.  De  fato,  nosso  verdadeiro  corpo,  perfeito  e 
imortal, existe no primeiro e terceiro estado. Em nosso atual (no 
segundo)  estado,  é  deliberadamente  dado  a  nós  um  corpo  vil, 
corrupto, imperfeito, e completamente egoísta que é separado do 
Criador  pela  diferença  nos  desejos.  Nós  recebemos  este  corpo 
especificamente para o propósito de corrigi-lo, e receberemos um 
corpo imortal em seu lugar, quando alcançarmos o terceiro 
estado.  Apenas  em  nosso  estado  presente  podemos  completar  o 
trabalho. 

No entanto, alguém pode dizer que no segundo estado 
existimos  também  em  absoluta  perfeição.  Isto  é  assim  porque 
nosso  corpo  (o  desejo  de  receber  prazer,  o  egoísmo),  que  vai 
morrendo  a  cada  dia  que  passa,  não  cria  obstáculos  para  que 
alcancemos o estado desejado. Há apenas um obstáculo: o tempo 
necessário  para  sua  total  eliminação  e  recepção  de  um  corpo 
perfeito e eterno em seu lugar, ou seja, o desejo altruísta. 

Ainda assim, como poderia um universo imperfeito, ou seja, 
nós  e  nossa  sociedade  com  suas  vis  inclinações,  emergir  de  um 
Criador perfeito? A resposta é: nosso corpo passageiro, o universo 
inteiro, e a humanidade em sua forma presente não foram 
incluídos no propósito do Criador. Ele considera que nós já 
existimos em nosso estado final. Tudo o que é temporário (como o 
corpo com seu egoísmo) meramente facilita nossa ascensão 
espiritual ao trabalharmos em nós mesmos. 

Todos os outros seres criados habitando este mundo 
ascendem e descendem espiritualmente conosco e, junto conosco 

68 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

eles  atingem  a  perfeição.  Pelo  terceiro  estado  afetar  o  primeiro, 
somos destinados a alcançar o objetivo definido por dois meios: o 
desenvolvimento espiritual voluntário ou por passar pelo 
sofrimento, que afeta apenas nossos corpos. 

Acontece que o egoísmo foi criado apenas para ser 
exterminado do mundo e ser transformado em altruísmo. O 
sofrimento mostra-nos quão insignificante o corpo é, para revelar 
sua transitoriedade e falta de valor. 

Quando  cada  um  no  mundo  decidir  erradicar  o  egoísmo  e 
pensar sobre o outro e não sobre si próprio, todas as preocupações 
irão  desaparecer  e  todo  mundo  irá  certamente  viver  uma  vida 
calma, saudável e feliz, porque cada um irá estar confiante no fato 
de que seu bem-estar estará assegurado. 

Mas,  enquanto  estivermos  presos  ao  egoísmo,  não  haverá 
salvação do sofrimento que constantemente assola a humanidade. 
Ao contrário, o Criador envia estes sofrimentos com o propósito 
de nos conduzir a decidirmos pelo caminho oferecido pela 
Cabala, o caminho do amor e do cuidado pelo próximo. 

Assim então, a Cabala considera as instruções que se 
referem  aos  relacionamentos  interpessoais  mais  importantes  que 
nossos deveres para com o Criador. Isto acontece porque os 
deveres  sociais  nos  conduzem  a  um  extermínio  mais  veloz  do 
egoísmo. 

Mesmo que não tenhamos alcançado o terceiro estado, isto 
de forma alguma nos diminui, porque é meramente uma questão 
de  tempo.  Já  podemos  sentir  o  futuro  agora,  em  nosso  estado 
presente, mesmo porque nossa habilidade de sentir o futuro 
depende  de  nossa  confiança  nele.  Como  resultado,  uma  pessoa 
absolutamente confiante pode desenvolver uma clara sensação do 
terceiro  estado.  Quando  isto  acontece,  é  como  se  nossos  corpos 
não existissem. 

69 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Contudo, nossa alma existe eternamente porque este 
atributo coincide com o Criador (em contraste à mente, que é um 
produto  da  matéria).  A  alma  adquire  o  atributo  do  Criador  no 
processo  de  desenvolvimento,  mesmo  que  sua  natureza  inicial 
consista de um desejo de receber prazer. 

Os desejos criam necessidades, e as necessidades estimulam 
os pensamentos e o conhecimento apropriados para se ir ao 
encontro destas necessidades. Pelo fato de as pessoas terem 
diferentes desejos, é natural que suas necessidades, pensamentos 
e desenvolvimentos sejam diferentes. 

Aqueles  que  têm  apenas  necessidades  básicas  irão  dirigir 
seus pensamentos e educação à satisfação daqueles desejos. 
Mesmo que usem seu conhecimento e intelecto, estes estão 
servindo  à  mente  inferior  (animal).  Pessoas  das  quais  os  desejos 
por prazer baseados no ego são limitados às necessidades 
humanas, como por exemplo, o poder sobre os outros, usam sua 
força, intelecto e educação para satisfazer estes desejos. 

O  desejo  de  receber  prazer  de  outras  pessoas  é  focado  no 
uso do conhecimento para receber prazer. Estas pessoas precisam 
usar  suas  mentes  para  satisfazerem  tais  necessidades.  Estes  três 
tipos  de  desejos  nunca  ocorrem  em  suas  formas  puras  porque 
estão misturados em vários atributos em todos nós. É esta 
combinação de desejos que faz com que as pessoas sejam 
diferentes umas das outras. 

Enquanto passam através dos mundos de ABYA puros (da 
Luz), as almas humanas adquirem a habilidade de receber prazer 
tanto para os outros como para o Criador. Quando a alma entra 
no  corpo,  um  desejo  pelo  altruísmo  nasce,  uma  aspiração  pelo 
Criador.  A  força  desta  aspiração  irá  depender  da  magnitude  do 
desejo. 

Tudo o que alma atinge no segundo estado permanece em 
sua possessão para sempre, independentemente do nível de 

70 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

deterioração ou da idade do corpo. De modo inverso, fora dele, a 
alma instantaneamente recebe um nível espiritual correspondente 
e  retorna  à  sua  Raiz.  Naturalmente,  a  eternidade  da  alma  de 
forma alguma depende do conhecimento que foi adquirido 
durante  a  vida  que  desapareceu  com  a  morte  do  corpo.  Sua 
eternidade repousa apenas sobre a aquisição dos traços do 
Criador. 

É conhecido que durante os 6.000 anos que nos foram dados 
para  a  correção  com  a  ajuda  da  Cabala,  temos  de  corrigir  não 
nossos corpos, com seu desejo corrompido de receber prazer, mas 
apenas nossas almas, elevando-as através dos níveis de pureza e 
desenvolvimento espiritual. No entanto, a correção final do 
egoísmo é possível apenas no estado chamado de “a ressurreição 
dos mortos.” 

Como anteriormente mencionado, o primeiro estado 
necessita da existência do terceiro para se manifestar 
completamente. Assim então, o primeiro estado necessita da 
“ressurreição  dos  mortos,”  ou  seja,  da  ressurreição  do  egoísmo 
com todos seus defeitos. Então, o trabalho de transformar o 
egoísmo, na sua forma corrupta, em altruísmo, também recomeça. 
Assim, ganhamos em dobro: 

• Recebemos um enorme desejo de receber prazer do 
corpo; 

• Recebemos prazer não para nós mesmos, mas para 
realizar o desejo do Criador. É como se não recebêssemos 
prazer, mas ao invés disso permitíssemos a Ele 
compartilhar  sobre  nós.  Por  sermos  similares  a  Ele  em 
atitudes,  fundimo-nos  ao  Criador.  Ele  nos  dá  prazer,  e 
permitimos que Ele faça isso; assim, a “ressurreição dos 
mortos” resulta do primeiro estado. 

Como  sabemos  agora,  a  “ressurreição  dos  mortos”  deverá 
ocorrer no fim do segundo estado, após o extermínio do egoísmo, 

71 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

a aquisição do altruísmo, e o alcance do mais alto nível espiritual 
da alma. Neste estado, alma atinge a perfeição e permite ao corpo 
experimentar uma ressurreição e completa correção. 

A  propósito,  este  princípio  (a  “ressurreição  dos  mortos”)  é 
eficiente em todo caso. Quando queremos corrigir um mau hábito, 
atributo, ou inclinação, precisamos nos livrar completamente dele. 
Para daí então podermos usá-lo parcialmente na direção 
apropriada.  Contudo,  até  que  nos  livremos  dele  completamente, 
tal hábito não poderá ser utilizado de maneira própria, inteligente 
e independente. Assim, podemos entender agora nosso papel na 
longa corrente da realidade, na qual cada um de nós é um 
pequeno elo. 

Nossas vidas são divididas em quatro períodos: 

1. O alcance do nível máximo de egoísmo. Recebemos isto 
do sistema escuro de ABYA com o objetivo de subseqüentemente 
corrigi-lo. Os prazeres que recebemos do sistema escuro de ABYA 
não irão satisfazer nosso desejo de receber prazer, mas irão 
apenas aumenta-lo. 

 Por  exemplo,  quando  alguém  deseja  receber  prazer  e  o 
recebe, o desejo duplica-se. Quando o desejo duplicado é 
satisfeito,  ele  quadruplica.  Se  não  nos  restringirmos  nos  desejos 
desnecessários (usando o método Cabalístico) e não os 
purificarmos, e então retornarmos ao altruísmo, nosso desejo irá 
continuar  crescendo  durante  toda  a  vida.  Finalmente,  em  nosso 
leito  de  morte,  descobriremos  que  falhamos  em  atingir  mais  da 
metade do que queríamos. 

Em outras palavras, mesmo que o papel das forças escuras 
seja  nos  prover  com  material  para  trabalharmos,  normalmente  o 
que ocorre é que nós tornamo-nos o material para as forças 
escuras. 

2.  No  segundo  período,  o  ponto  puro  em  nossos  corações 
(que existe desde que nascemos espiritualmente) recebe o poder e 

72 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

uma oportunidade de ascender ao observar as leis espirituais com 
a ajuda dos mundos de ABYA da Luz. 

 A  tarefa  principal  neste  período  é  adquirir  e  aumentar  o 
desejo pelos prazeres espirituais máximos. No momento do 
nascimento, desejamos apenas coisas materiais: dominar o mundo 
inteiro  e  desfrutar  as  riquezas,  a  fama,  e  o  poder,  apesar  da 
transitoriedade e da instabilidade dessas obtenções. 

 No entanto, quando desenvolvemos o desejo espiritual, 
queremos  controlar  o  mundo  espiritual  e  eterno  também.  Este  é 
tanto o verdadeiro desejo como o completo egoísmo. Ao 
trabalharmos  em  nós  mesmos,  neste  enorme  desejo  de  receber 
prazer para nossa autogratificação, podemos atingir alturas 
espirituais proporcionais ao nosso egoísmo corrigido.  

 O egoísmo cria dificuldades tremendas e nos empurra para 
longe do espiritual. A não ser que continuamente e violentamente 
lutemos conosco, começaremos a desejar tudo que há no mundo. 
Se tivermos sucesso nessa luta, sentiremos uma atração incomum 
e poderosa pelo Criador, que nos ajudará a nos fundir a ele. 

 Esta  luta  não  é  contra  os  desejos  com  os  quais  estamos 
familiarizados neste mundo, pelos quais as pessoas se limitam e 
se disciplinam no uso de seus desejos. Ao invés disso, cultivamos 
um  anseio  que  nos  impulsiona  em  atingir  a  espiritualidade  e  a 
eternidade após contemplarmos a grandeza da espiritualidade, da 
eternidade,  e  do  domínio  além  do  universo  e  do  tempo.  Este 
desejo  de  se  fundir  ao  Criador  é  o  último  nível  do  segundo 
período. 

 O terceiro período de desenvolvimento inclui o estudo da 
Cabala e a observância das leis do Mundo Superior. Neste 
período,  somos  auxiliados  por  uma  tela  antiegoísta  da  qual  a 
intenção é dar prazer ao Criador e, de jeito nenhum receber prazer 
para nosso próprio benefício. Este trabalho corrige e transforma o 

73 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

egoísmo num desejo de realizar boas ações, assim como o Criador 
realiza. 

 Em proporção à parte anulada do egoísmo, recebemos uma 
alma de um determinado nível, certa quantidade de Luz e prazer 
que  consiste  de  cinco  partes:  Nefesh,  Ruach,  Neshamah,  Chayah, 
Yechidah  (NRNHY).  Enquanto  mantivermos  o  desejo  egoísta  de 
receber, o egoísmo, permaneceremos separados do Criador, e até 
a  mais  ínfima  partícula  da  alma  não  poderá  entrar  em  nossos 
corpos. 

 No entanto, após completamente destruir o ego e atingir o 
desejo  de  receber  prazer  apenas  para  o  Criador  (ao  tornar-se 
similar  a  Ele)  nossa  alma  inteira  (uma  parte  da  alma  comum) 
toma conta de nós imediatamente. 

 O quarto período é após a “ressurreição dos mortos,” 
quando  a  restauração  completa  ocorre,  logo  que  o  egoísmo  é 
completamente anulado. O trabalho de transformá-lo em 
altruísmo acaba, apesar de apenas poucas pessoas em nosso 
mundo poderem completar esta tarefa. 

 A Cabala diz que todos os mundos foram criados por causa 
do homem (homem no sentido de “humanidade com um todo”). 
No  entanto,  não  é  estranho  que  o  Criador  tenha  Se  preocupado 
em  criar  tudo  isso  para  um  objeto  tão  pequeno  como  o  homem, 
que  está  perdido  mesmo  em  nosso  mundo,  e  quanto  mais  em 
outros  mundos?  Por  que  a  humanidade  precisa  de  tudo  desta 
Criação? 

 O contentamento do Criador, que está em dar prazer às Suas 
criaturas, depende do quanto elas podem perceber e discernir. É 
também  afetado  por  quanto  podemos  discernir  a  Ele  como  o 
doador  de  todo  o  bem.  Apenas  neste  caso  Ele  recebe  prazer  de 
nós. Isto é parecido com um pai que brinca com seu querido filho 
ou filha e que tem prazer na atitude da criança em relação a ele. O 
pai se deleita no fato da criança reconhecer o pai como um forte e 

74 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

amoroso  pai  que  apenas  aguarda  os  pedidos  da  criança  e  está 
pronto para concedê-los. 

 Agora  tente  imaginar  que  imenso  prazer  o  Criador  tem 
naqueles perfeitos que ascenderam tão alto, pois eles reconhecem 
e experimentam tudo o que Ele preparou para eles. Eles 
estabeleceram um relacionamento com o Criador que se 
assemelha  àquele  do  pai  e  da  amorosa  e  amada  criança.  Disto, 
você irá compreender que foi compensador para Ele criar todos os 
mundos,  e  os  escolhidos  irão  entender  cada  vez  mais  o  que  é 
revelado àqueles que se aproximam do Criador. 

 Para preparar Seus seres criados para a revelação dos 
mundos,  o  Criador  nos  deu  quatro  níveis  de  desenvolvimento: 
inanimado, vegetativo, animal, e humano, que correspondem aos 
quatro  níveis  do  desejo  de  receber  prazer.  O  principal  nível  é  o 
quarto,  mas  é  atingido  apenas  pelo  desenvolvimento  gradual, 
após termos dominado cada nível. 

 O primeiro nível (inanimado) é o começo da manifestação, 
a concepção do desejo em nosso mundo. Esta força inclui todos os 
tipos  de  natureza  inanimada,  mas  nenhum  dos  elementos  que 
formam esta natureza (por exemplo, rochas) pode se mover 
independentemente. 

 O desejo de receber prazer traz à tona necessidades, e estas 
geram  movimento  em  direção  a  atingir  o  objeto  desejado.  Neste 
caso (o primeiro nível) o desejo de receber prazer é muito 
pequeno. Ele, assim então, afeta apenas a soma de todos os 
elementos, e não é manifestado separadamente em cada um dos 
elementos inanimados da natureza. 

 No próximo nível (vegetativo), o desejo de receber prazer é 
maior, e já se manifesta em cada elemento separadamente. Assim, 
cada elemento do nível vegetativo já possui a habilidade de 
mover-se independentemente (por exemplo, as plantas abrem 
suas  pétalas  e  se  voltam  em  direção  ao  sol).  Este  nível  inclui 

75 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

processos  tais  como  a  absorção  e  a  excreção,  ainda  assim  neste 
nível está ausente a sensação de livre arbítrio individual. 

 No terceiro nível (animal), o desejo de receber prazer cresce 
ainda  mais.  O  desejo  produz  sensações  em  cada  elemento  em 
particular  e  cria  uma  vida  única  para  cada  um,  uma  vida  que 
difere das dos outros. No entanto, não existe sensação de empatia 
em  relação  aos  outros  neste  nível.  Em  tais  seres  é  ausente  a 
compaixão ou o prazer necessário em relação aos outros. 

 No  último,  o  quarto  nível  (humano),  o  desejo  de  receber 
prazer cria a sensação dos outros. Por exemplo, a diferença entre o 
terceiro  e  o  quarto  nível  é  similar  à  diferença  entre  todos  os 
animais  colocados  juntos  e  um  único  ser  humano.  Isto  é  assim 
porque  os  animais  não  podem  sentir  os  outros  e  podem  apenas 
gerar necessidades dentro dos limites de seus próprios desejos. 

 Ao mesmo tempo, uma pessoa que pode sentir outra 
adquire  as  necessidades  desta,  e  assim  sente  inveja  dos  outros  e 
quer mais e mais, até que eventualmente aquela pessoa deseje o 
mundo inteiro. 

 O  objetivo  do  Criador  é  dar  prazer  aos  seres  criados  para 
que eles revelem Sua grandeza e recebam todo o deleite que Ele 
preparou para eles. Claramente, apenas os seres humanos podem 
ocupar este papel. Apenas humanos têm a suficiente sensação dos 
outros,  e  apenas  os  humanos  podem  mudar  o  desejo  de  receber 
prazer  em  um  desejo  de  dar  prazer  aos  outros,  ao  seguir  as 
sugestões da Cabala no processo de trabalho neles mesmos. 

 A presença de tais habilidades traz à pessoa a sensação dos 
mundos espirituais e do Criador. Ao atingir certo nível de 
NRNHY (Luzes) em um mundo espiritual em particular, tal 
pessoa recebe prazer de acordo com o propósito da Criação. 

 Podemos  parecer  pequenos  e  inconseqüentes  mas,  mesmo 
assim, é o homem que constitui o centro e o objetivo da Criação. 
Somos  como  o  verme  que  vive  dentro  do  rabanete,  que  acredita 

76 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

que o mundo inteiro é tão amargo e pequeno como o rabanete em 
que  ele  nasceu.  No  entanto,  quando  ele  sai  através  da  casca  do 
rabanete  e  olha  para  fora,  ele  diz  estupefato:  “Eu  pensei  que  o 
mundo todo era como meu rabanete! Agora eu vejo quão vasto e 
belo o mundo realmente é!” 

 Da  mesma  forma,  nós  que  nascemos  dentro  da  casca  do 
egoísmo  e  que  desejamos  apenas  agradar  a  nós  mesmos  não 
podemos sair através desta casca sem a Cabala, o instrumento de 
nossa  correção.  Não  podemos  mudar  o  desejo  de  receber  prazer 
em um desejo de agradar aos outros e ao Criador. É por isso que 
pensamos que o mundo inteiro é apenas o que vemos e sentimos, 
assim falhando em perceber quão grande é o bem que o Criador 
preparou para nós. 

 Tudo  o  que  foi  criado  é  dividido  em  cinco  mundos:  Adam 
Kadmon,  Atzilut,  Beriah,  Yetzirah,  e  Assiyah.  Contudo,  cada  um 
deles  consiste  de  um  número  infinito  de  elementos.  Os  cinco 
mundos correspondem as cinco Sefirot: Adam Kadmon corresponde 
à  Sefirat  Keter,  Atzilut  corresponde  à  Sefirat  Chochmah,  Beriah  à 
Sefirat  Binah,  Yetzirah  à  Sefirat  Tifferet,  e  Assiyah  corresponde  à 
Sefirat Malchut. 

 A Luz (o prazer) que preenche os mundos é 
conseqüentemente dividida em cinco tipos: Yechidah, Chayah, 
Neshamah, Ruach, e Nefesh (a abreviação em ordem reversa forma a 
palavra NRNHY). 

 Assim então, o mundo de Adam Kadmon é preenchido com o 
prazer (a Luz) chamado Yechidah; o mundo de Atzilut é 
preenchido  com  o  prazer  chamado Chayah;  o  mundo  de Beriah é 
preenchido com o prazer chamado Neshamah; o mundo de 
Yetzirah preenchido com o prazer chamado Ruach; e o mundo de 
Assiyah preenchido com o prazer chamado Nefesh (veja a Tabela). 

77 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Mundo Principal Luz em 
Cada Mundo 

Sefirot em cada Mundo (principal Sefira em negrito) 
e as Luzes que as preenchem 

Adam Kadmon Yechidah Keter (Yechidah) 

Chochmah (Chayah) 

Binah (Neshamah) 

Tifferet (Ruach) 

Malchut (Nefesh) 

Atzilut Chayah Keter (Yechidah) 

Chochmah (Chayah) 

Binah (Neshamah) 

Tifferet (Ruach) 

Malchut (Nefesh) 

Beriah Neshamah Keter (Yechidah) 

Chochmah (Chayah) 

Binah (Neshamah) 

Tifferet (Ruach) 

Malchut (Nefesh) 

Yetzirah Ruach Keter (Yechidah) 

Chochmah (Chayah) 

Binah (Neshamah) 

Tifferet (Ruach) 

Malchut (Nefesh) 

Assiyah Nefesh Keter (Yechidah) 

Chochmah (Chayah) 

Binah (Neshamah) 

Tifferet (Ruach) 

Malchut (Nefesh) 

Tabela 1 

Os  mundos  vêm  do  Criador.  Ou  seja,  tanto  o  desejo  de 
receber  prazer  como  o  prazer  que  o  preenche  vêm  do  Criador. 
Além disso, cada mundo por sua vez é dividido em Sefirot: Keter, 
Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut, que são preenchidas com suas 
Luzes correspondentes NRNHY (veja a Tabela 1). 

78 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Ainda mais, existem quatro níveis em cada mundo: 
Inanimado, Vegetativo, Animal, e Humano. Os palácios 
(Heichalot) correspondem ao nível Inanimado; as vestes (Levushim) 
correspondem ao nível Vegetativo; os anjos (Mala’achim) 
correspondem  ao  nível  Animal,  e  as  almas  humanas  (Neshamot) 
correspondem ao nível Humano. 

 Estes níveis se encontram um dentro do outro como círculos 
concêntricos (como as camadas da cebola). 

• A  mais  interna,  Sefirat  Keter,  influencia  um  mundo  em 
particular como o Criador. 

• As  Neshamot  (as  almas  das  pessoas  que  existem  em  um 
mundo em particular) a revestem. 

• Daí,  Mala’achim,  Levushim,  e  Heichalot  revestem  uma  a 
outra. 

Os níveis inanimado, vegetativo, e animal foram criados por 
causa do quarto nível de desejo: a alma humana. Assim então, é 
como  se  eles  revestissem  a  alma  humana  (a  servissem)  de  fora. 
Desde o nascimento, possuímos uma parte da alma comum 
(original).  Esta  parte  é  um  ponto  em  nossos  corações,  dentro  de 
nossos  desejos,  ou  do  egoísmo.  Toda  a  Criação  é  construída  de 
uma  maneira  em  que  as  leis  gerais  em  cada  nível  e  em  cada 
mundo se manifestam em cada parte da Criação, até mesmo nas 
menores partículas. 

Por exemplo, tudo o que existe é dividido em cinco mundos, 
ou Sefirot: Keter, Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut. Cada mundo 
em particular consiste de cinco Sefirot, dentro das quais, mesmo o 
mais insignificante objeto, é também dividido em cinco Sefirot. 

Como  já  foi  mencionado,  existem  quatro  níveis  em  nosso 
mundo: inanimado, vegetativo, animal, e humano. Estes 
correspondem  às  Sefirot  Malchut,  Tifferet,  Binah,  Chochmah,  e  sua 
raiz, Keter. 

79 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Adicionalmente, cada parte dos níveis inanimado, 
vegetativo,  animal,  e  humano  é  dividida  em  quatro  subníveis 
(inanimado, vegetativo, animal, e humano) de acordo com a 
magnitude do desejo. Assim, um desejo humano consiste também 
de  quatro  níveis:  inanimado,  vegetal,  animal,  e  humano,  com  o 
ponto da alma no centro de cada nível. 

Contudo, mesmo se alguém começa a observar as leis 
espirituais  sem  ter  uma  atitude  especial  em  direção  ao  Criador, 
como  o  governador  de  toda  existência  (sem  o  devido  respeito  e 
temor  porque  este  alguém  ainda  não  O  sente),  se  alguém  quer 
receber prazer apenas para si mesmo, mas ainda assim aspira por 
adquirir uma inclinação ao altruísmo, isto é suficiente para que o 
ponto no coração comece a se desenvolver e a ser percebido. 

É isto que faz da Cabala e de seu método de observância das 
leis espirituais algo tão fantástico. Assim, o estudo e a observância 
de  seus  princípios,  a  despeito  do  propósito  egoísta  de  crescer 
espiritualmente, irá purificar e gradualmente elevar o estudante, 
mesmo que apenas para o primeiro nível, o inanimado. 

À medida que elevamos o espiritual acima do físico e 
aspiramos  pelo  altruísmo  mudamos  nossos  desejos,  construindo 
assim  a  estrutura  inteira  deste  primeiro  nível.  A  alma  então  se 
eleva e se veste na Sefirat Malchut do mundo de Assiyah, e o corpo 
inteiro  desta  pessoa  percebe  a  Luz  (o  prazer)  correspondente 
àquele  nível.  Esta  Luz  ajuda  no  avanço  em  direção  aos  níveis 
superiores. 

Assim  como  o  nível  da  Luz  de  Nefesh  do  ponto  da  alma 
existe em nossos corações no momento do nascimento espiritual, 
da mesma maneira, o ponto do nível superior, de Ruach de 
Assiyah, existe dentro do nível de Nefesh de Assiyah que emergiu 
por completo. 

O  mesmo  ocorre  em  todos  os  níveis:  após  completamente 
dominar um nível, a pessoa passa para o ponto do próximo nível 

80 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

superior.  Esta  é  a  única  conexão  entre  os  níveis  inferiores  e  os 
superiores, até o mais alto nível. É através deste ponto que 
alguém pode avançar rumo ao Criador. 

Esta  Luz  de  Nefesh  do  mundo  de  Assiyah  é  chamada  de  a 
“Luz do nível inanimado do mundo de Assiyah” porque 
corresponde à parte inanimada corrigida do desejo no corpo. As 
ações de tal pessoa no mundo espiritual assemelham-se às ações 
da natureza inanimada no mundo corpóreo. Em ambos os casos, 
não  há  movimento  individual,  e  estes  meramente  pertencem  ao 
movimento  geral  e  abrangente  da  massa  reunida  de  todos  os 
objetos e desejos inanimados. 

De  maneira  correspondente  às  613  leis  espirituais,  o  objeto 
chamado Nefesh do mundo de Assiyah inclui elementos 
individuais que se assemelham aos 613 órgãos do corpo humano. 
Cada  um  deles  possui  uma  percepção  (prazer)  única  da  Luz  do 
Criador. Contudo, as diferenças entre as partes permanecem 
imperceptíveis  e  o  Cabalista  percebe  apenas  o  impacto  geral  da 
Luz  que  se  propaga  homogeneamente  a  todas  as  partes.  Mesmo 
não havendo diferença entre as Sefirot do mais alto nível (Keter de 
AK)  ao  mais  baixo  (Malchut  de  Assiyah),  tal  diferença  existe  com 
relação à pessoa que recebe a Luz. 

As Sefirot são divididas em os vasos e a Luz que os 
preenche. A Luz emana do próprio Criador. Os vasos são também 
chamados  Sefirot  Keter,  Chochmah,  Binah,  Tifferet,  e  Malchut.  Nos 
últimos três mundos, Beriah, Yetzirah, e Assiyah, estes vasos 
constituem  os  filtros  que  bloqueiam  e  precisamente  medem  as 
porções de Luz para o receptor. 

Desta  forma,  cada  um  recebe  uma  porção  que  exatamente 
corresponde ao nível de desenvolvimento espiritual de sua alma. 
Mesmo que a Luz dentro delas seja homogênea, da perspectiva do 
receptor,  nos  referimos  às  Luzes  como  NRNHY  porque  a  Luz  é 
dividida de acordo com as propriedades dos filtros (vasos). 

81 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Malchut  é  o  filtro  mais  denso.  A  Luz  recebida  por  ela  é 
pequena  e  destinada  apenas  a  corrigir  a  parte  Inanimada  do 
corpo; assim é chamada de “a Luz de Nefesh.” 

Tifferet  é  um  filtro  mais  claro  que  Malchut;  assim  então,  a 
porção de Luz que ele passa do Criador para nós é direcionada a 
espiritualizar a parte Vegetativa do corpo. Essa é mais intensa que 
a Luz de Nefesh e é chamada Ruach. 

Binah é mais clara que Tifferet. Ela passa a Luz do Criador 
que é destinada a corrigir a parte Animal do corpo que é chamada 
Neshamah. 

Chochmah é o filtro mais claro. Ele passa a Luz do Criador 
para  elevar  os  desejos  do  nível  Humano.  Essa  é  chamada  de  “a 
Luz de Chayah” e seu poder é ilimitado. 

Como  já  se  foi  observado,  se  já  tivermos  alcançado  o  nível 
de  Nefesh  (com  a  ajuda  da  Cabala),  o  ponto  do  próximo  nível, 
Ruach, já existe em nós. Se continuarmos aplicando o método da 
Cabala  para  cumprirmos  as  leis  espirituais,  obteremos  o  nível 
Vegetativo  do  desejo  de  receber  prazer,  que  se  eleva  e  veste  a 
Sefirat Tifferet de  Assiyah. Isto nos provê com uma Luz mais 
poderosa – Ruach – que corresponde ao nível Vegetativo do corpo. 

Assim  como  as  plantas  em  nosso  mundo,  comparadas  ao 
nível inanimado, são capazes de um movimento individual, uma 
pessoa  no  começo  do  desenvolvimento  espiritual  experimenta  o 
despertar de movimentos espirituais e forças espirituais. Também 
ao  se  atingir  o  nível  de  Ruach,  o  ponto  do  próximo  nível,  o  de 
Neshamah, já existe dentro da pessoa. 

Ao estudar os segredos da Cabala, a pessoa espiritualiza o 
nível animal em seu desejo. Quando o vaso inteiro é construído, 
este se elevará e vestirá a Sefirat Binah de Assiyah e receberá a Luz 
de  Neshamah  dela.  Neste  caso,  a  pessoa  é  chamada  de  “animal 
puro”  (animal  purificado),  por  causa  da  parte  animal  purificada 
do corpo. 

82 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Assim  como  um  animal,  tal  pessoa  adquire  uma  sensação 
individual  de  cada  um  dos  613  desejos  porque  assim  como  um 
animal em nosso mundo, esta pessoa faz cada movimento 
individualmente.  A  Luz  que  tal  pessoa  recebe  é  tão  diferente 
como são diferentes os animais das plantas em nosso mundo. 

Ao  dominar  completamente  os  613  desejos  (as  partes  dos 
vasos) e ao receber uma Luz especial de prazer para cada uma de 
suas  613  partes,  a  pessoa  continua  trabalhando  em  si.  A  mesma 
Luz  é  usada  para  purificar  a  parte  humana  do  desejo,  que  se 
originou do ponto que apareceu depois do vaso de Neshamah ter 
sido completamente construído.  

Tendo já se completada a criação do desejo que corresponde 
ao  nível  humano,  podemos  adquirir  a  habilidade  de  sentir  os 
sentimentos  de  outras  pessoas,  e  de  conhecer  o  pensamento  dos 
outros.  A  Luz  (prazer)  recebida  é  diferente  da  do  nível  anterior 
assim  como  uma  pessoa  em  nosso  mundo  é  diferente  de  um 
animal. 

Ainda assim, estes cinco níveis são meramente prazeres de 
NRNHY  do  mundo  de  Assiyah,  ou  seja,  de  Nefesh.  Nem  Ruach 
ainda  está  presente  nele  porque  Ruach  é  a  Luz  no  mundo  de 
Yetzirah, Neshamah – no mundo de Beriah, Chayah – no mundo de 
Atzilut,  e  Yechidah  –  no  mundo  de  Adam  Kadmon.  No  entanto,  o 
que existe no geral está também presente em cada parte do geral, 
ou  seja,  nas  partes  específicas.  Em  outras  palavras,  estes  cinco 
tipos  de  Luz  estão  no  mundo  de  Assiyah,  ainda  que  no  menor 
nível, o inanimado Nefesh. 

No  mundo  de Yetzirah estes cinco tipos de Luz existem no 
nível  geral  de  Ruach.  No  mundo  de  Beriah  –  está  o  NRNHY  do 
nível de Neshamah; no mundo de Atzilut – está o NRNHY do nível 
de Chayah, e no mundo de Adam Kadmon, está o NRNHY do nível 
de Yechidah. A diferença entre os mundos é como a diferença entre 
os níveis de NRNHY no mundo de Assiyah. 

83 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Então, tudo depende do nível espiritual daqueles que 
desejam atingir o Mundo Superior e, assim então, da equalização 
de suas qualidades espirituais com as propriedades dos mundos. 
Conseqüentemente, eles se tornam uma parte integral dos 
mundos, e isto explica porque todos os mundos foram criados, e 
porque nós precisamos deles. 

De fato, seriamos incapazes de atingir o Criador sem 
consistentemente ascender os níveis de NRNHY de cada mundo. 
Ao  atingirmos  um  determinado  nível,  sentimos  a  Luz  (prazer) e 
esta  nos  ajuda  a  continuarmos  erradicando  o  desejo  egoísta  de 
receber até que alcancemos o propósito da Criação – a 
equivalência e adesão com o Criador. 

É importante entender que o NRNHY constitui a divisão da 
Criação  inteira  em  cinco  partes.  Aquilo  que  funciona  no  sistema 
geral  também  funciona  em  sua  menor  parte.  Assim,  mesmo  o 
mais  baixo  nível  do  mundo  de  Assiyah  consiste  de  seus  cinco 
elementos  pertinentes,  seu  próprio  NRNHY.  Isto  é  assim  porque 
todo desejo, por minúsculo que seja, consiste de cinco partes: Keter 
(o representante do Criador),  Chochmah, Binah, Tifferet, e Malchut 
(os quatro níveis da Criação em si). Assim também, o prazer que 
direciona o desejo consiste de cinco tipos de Luz de NRNHY. 

O que ocorre é que mesmo a Luz do nível espiritual 
inanimado no mundo de Assiyah não pode ser atingida sem estes 
quatro tipos de alcance. Ninguém pode ser dispensado do estudo 
da Cabala e da observância das leis espirituais, através de 
pensamentos pelo bem das pessoas e do Criador. Ninguém pode, 
também, atingir tanto o nível de Ruach como o nível de Neshamah 
sem estudar os segredos da Cabala. 

Nossa  geração  permanece  imersa  na  escuridão.  Todavia,  a 
razão para isto é claramente o declínio geral da fé, e 
particularmente  o  declínio  da  fé  na  sabedoria  dos  eruditos.  O 
exemplo  mais  óbvio  deste  declínio  é  o  dos  livros  atuais  sobre 
Cabala, que estão cheios de descrições materializadas. 

84 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Assim, uma necessidade surgiu por um comentário 
completo sobre O Livro do Zohar, uma obra que nos salvaria da má 
interpretação da Cabala. Este comentário é chamado Sulam 
(Escada) porque ajuda os estudantes a subirem passo a passo seus 
degraus  e  a  alcançarem  as  alturas  espirituais.  Tudo  depende  do 
desejo  de  cada  um  em  atingir  a  profundidade  da  criação  dos 
mundos e seu lugar dentro destes. 

O  propósito  da  Cabala  pode  ser  ilustrado  pela  seguinte 
parábola: 

Um sujeito em um Reino distante quebrou a lei, e por ordem 
do Rei foi banido da terra. Ele abandonou seus amigos, sua 
família,  e  tudo  que  lhe  era  querido.  A  princípio  ficou  bastante 
triste em seu novo local mas gradualmente, como é com todas as 
coisas  na  vida,  ele  acostumou-se  com  seu  novo  lar  e  esqueceu 
completamente onde ele havia nascido e como já vivera. Ele não 
se lembrava mais que tinha sido exilado, e nem que havia vivido 
em algum outro lugar. Construiu uma casa, fez novos amigos, e 
fez  sua  vida.  Um  dia,  encontrou  um  livro  sobre  seu  Reino  de 
origem.  Ele  se  lembrou  onde  era  e  que  vida  maravilhosa  havia 
tido  lá.  Após  contemplar  o  livro,  entendeu  porque  tinha  sido 
exilado e como poderia retornar para lá. 

O Reino é o mundo espiritual, onde tudo é bom para 
aqueles que observam as leis do Grande Rei. A terra do exílio é o 
nosso mundo. O livro através do qual cada um pode relembrar-se 
do  esquecido,  encontrar  a  terra  de  origem  da  alma,  entender  o 
porquê dele ou dela ter sido expulso, e finalmente retornar para o 
lugar original, é O Zohar! 

Ainda assim, se O Zohar é tão importante a ponto de poder 
nos ajudar a atingir os Mundos Superiores, a ver e sentir o mundo 
das almas e o próprio Criador, porque então ele foi escondido por 
tantos anos – do tempo em que ele foi escrito até o surgimento do 
método Cabalístico do Ari? 

85 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

A  resposta  a  esta  pergunta  é  encontrada  na  Cabala:  nos 
6.000  anos  de  sua  existência  o  mundo  foi  estruturado  como  dez 
Sefirot,  onde  Keter  designa  a  influência  do  Criador  e  as  outras 
Sefirot estão divididas em três grupos (veja abaixo e no Esquema 3 
na próxima página): 

• Cabeça: Chochmah, Binah, Daat; 

• Meio: Chessed, Gvurah, Tifferet; 

• Fim: Netzach, Hod, Yessod. 

Os 6.000 anos estão também divididos em três partes: 

• 2.000 anos – escuridão; 

• 2.000 anos – o período de preparação; e 

• 2.000 anos – os dias do Messias (Redentor). 

 

 

 

 

  

Keter  –      A Influência do Criador 
Chochmah   
Binah          Escuridão / 0 – 2.000 (Cabeça) 

 

 

 

 

 

 

Os  primeiros  2.000  anos  se  referem  à  cabeça,  isto  significa 
que  este  período  recebe  a  menor  Luz  (Nefesh)  porque  as  Sefirot 
estão  inversamente  relacionadas  com  a  Luz  do  Criador  que  as 
preenche. O primeiro grupo (as mais altas Sefirot) aparece 
primeiro: Chochmah, Binah, Daat, embora estejam preenchidas com 

Daat 
Chessed 
Gvurah        Período de Preparação / 2.000 – 4.000 (Meio) 
Tifferet 
Netzach 
Hod          Dias do Messias / 4.000 – 6.000 (Fim) 
Yessod 

Esquema 3

86 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

uma Luz pequena. Este primeiro período de 2.000 anos é 
chamado de “o período de escuridão.” 

 Durante  os  próximos  2.000  anos,  quando  o  segundo  grupo 
de  Sefirot  (Chessed,  Gvurah,  e  Tifferet)  se  desenvolve,  a  Luz  de 
Nefesh  que  preencheu  o  primeiro  grupo  de  Sefirot  desce  para  o 
segundo, e a Luz de Ruach preenche o primeiro grupo. Estes 2.000 
anos,  que  seguem  o  período  de  escuridão,  são  chamados  de  “o 
período da Torah.” 

 O  terceiro  grupo  de  Sefirot,  com  Netzach,  Hod,  e  Yessod, 
ocupa os últimos 2.000 anos. A Luz de Nefesh desce para elas do 
segundo grupo, a Luz de Ruach desce do primeiro grupo para o 
segundo, e a Luz de Neshamah entra no primeiro grupo. 

 Toda a sabedoria da Cabala, e O Zohar em particular, foram 
escondidos até o surgimento do terceiro grupo. O Ari revelou O 
Zohar para nós, e seus comentários nos mostraram o caminho para 
atingir  o  mundo  espiritual.  O  Ari  partiu  antes  do  fim  daquele 
período,  ou  seja,  antes  de  toda  a  Luz  ter  entrado  no  terceiro 
grupo.  Assim,  naquele  tempo  apenas  almas  especiais  puderam 
estudar  Cabala  sem  que  revelassem  a  essência  dela  ao  mundo. 
Hoje, por estarmos nos aproximando do fim do terceiro período, 
estamos prontos para receber o abrangente comentário Sulam 
(Escada) sobre O Zohar, e um sistemático livro-texto sobre Cabala 
chamado de Talmud Eser Sefirot (O Estudo das Dez Sefirot). 

 Mesmo  sendo  as  almas  que  viveram  durante  o  primeiro  e 
segundo período de 2.000 anos bastante elevadas e 
correspondendo  às  Sefirot  superiores  (Chochmah,  Binah,  e  Daat;  e 
Chessed, Gvurah, e Tifferet), elas não puderam receber a Luz 
apropriada porque esta ainda não havia alcançado nosso mundo. 
Agora, as almas inferiores estão descendo ao nosso mundo, assim 
como os acontecimentos em nosso mundo comprovam, mas estas 
são as almas que completam a estrutura. A Luz Superior entra nas 
almas  superiores  que  já  ascenderam  de  nosso  mundo  para  os 

87 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Mundos Superiores, das quais a Luz nos alcança como Luz 
Circundante. 

 Ainda que as almas da primeira geração tenham excedido às 
da nossa em qualidade, pelo fato das almas puras terem sido as 
primeiras a surgirem no mundo, à ciência da Cabala, em sua parte 
interior  e  oculta,  está  sendo  revelada  apenas  para  as  últimas 
gerações pois isso depende da intensidade da Luz. 

 Quanto mais baixas as almas, maior a Luz que é revelada e 
entra  em  nosso  mundo.  Isto  é  assim  porque  uma  Luz  inferior 
pode descer das Sefirot (ou almas) superiores para as inferiores e a 
Luz  Superior  entra  nos  espaços  que  são  esvaziados  nas  Sefirot 
(almas) Superiores. 

 A  realização  da  correção  refere-se  às  Sefirot  (almas),  e  a 
observância mental (intenção) refere-se à Luz que entra nas almas. 
A  mesma  dependência  inversa  existe  entre  as  Sefirot  (almas)  e  a 
Luz: a Criação começa com as Sefirot superiores, preenchida com 
as  Luzes  inferiores,  e  termina  com  as  Sefirot  (almas)  inferiores, 
preenchida  com  a  Luz  Superior.  Assim,  são  as  almas  baixas  que 
revelam  a  Luz  Superior,  mas  apenas  se  elas  se  envolverem  no 
estudo apropriado da Cabala. 

 O estudo do Zohar, e da Cabala em si, é um ponto de partida 
na  correção  do  mundo  inteiro  e  na  obtenção  da  absoluta  paz  e 
felicidade. 

88 



CAPÍTULO 11 

DA INTRODUÇÃO AO ESTUDO DAS DEZ 
SEFIROT 

 

Na Introdução ao Estudo das Dez Sefirot, o Baal HaSulam (Rabi 
Yehuda  Ashlag)  explica  que  seu  principal  desejo  é  quebrar  a 
muralha  de  ferro  que  nos  têm  separado  da  Cabala,  e  impedir  o 
desaparecimento  desta  ciência  de  nosso  mundo  de  uma  vez  por 
todas.  No  entanto,  muitas  objeções  têm  se  levantado  contra  o 
estudo  da  Cabala,  das  quais  todas  provêm  da  ignorância  em 
relação à essência e propósito dela. 

 O Baal HaSulam continua a explicar que se perguntarmos a 
nós mesmos, “Qual é o propósito de nossas vidas, estes contados, 
amargos e difíceis anos que são cheios de problemas? Quem pode 
ter prazer neles? O que o Criador requer de nós?”, onde estão as 
respostas a estas questões? 

 Finalmente,  ele  declara  que  a  Cabala  afirma  o  seguinte: 
“Provai e vede que o Senhor é bom” (se referindo à percepção do 
Criador  adquirida  através  do  estudo  da  Cabala).  Você  verá  que 
Ele  é  absolutamente  gracioso,  que  Ele  criou  tudo  para  o  nosso 
bem, e nos deu a Cabala para obtermos isso. Você irá sentir isso 
tudo  enquanto  vive  aqui  neste  mundo.  A  Cabala  nos  encoraja  a 
“Escolher  a  vida,”  a  escolher  a  bondade,  e  não  a  morte,  ou  seja, 
uma  existência  amarga  e  sem  sentido.  É  dito,  “Escolher,”  o  que 
significa que nos é dada uma escolha. 

 Foi  esclarecido  em  artigos  anteriores  que  a  escolha  está 
apenas  entre  um  dos  dois  caminhos  que  servem  para  atingir  o 
objetivo predefinido: há o caminho do desenvolvimento espiritual 

89 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

(o  caminho  da  Cabala)  ou  o  caminho  do  sofrimento.  O  objetivo 
final  é  erradicar  o  egoísmo  e  adquirir  uma  natureza  de  amor  e 
doação. 

 Como  isto  pode  ser  obtido?  Está  escrito,  “Durma  no  chão, 
esteja satisfeito apenas com pão e água, e você irá ser feliz neste 
mundo e no próximo.” Desta maneira pode-se adquirir a natureza 
espiritual, fundir-se com os Mundos Superiores, e apenas depois 
sentir a bondade do Criador. 

 No entanto, apenas indivíduos (almas) especiais podem 
atingir o objetivo desse jeito. Assim então, outro caminho nos foi 
dado: o estudo da Cabala. Sua Luz afeta a alma e a transforma na 
direção correta. Assim fazendo, trilhamos um caminho de 
obtenção através do coração e da mente, e não através de 
sofrimento físicos. 

 Porém, a Luz da Cabala influencia apenas aqueles que são 
leais e fiéis ao Criador, aqueles que crêem em Seus bons atos. O 
principal requisito para se estar nesse caminho é a fé no Criador, 
medida pelo tempo e pelo esforço que a pessoa devota a isso. 

 Assim, a tarefa se resume em alcançar o máximo de 
confiança na força, na proteção, e no amor que o Criador tem por 
aqueles  que  avançam  em  direção  a  Ele.  Esta  fé  não  pode  ser 
adquirida  de  nenhuma  outra  fonte  que  não  seja  o  estudo  da 
Cabala. A principal força da Cabala está no fato de que ela estuda 
objetivamente  as  ações  do  Criador.  Assim,  a  Luz  Superior  que 
vem dela é intensa e rapidamente nos corrige. 

 A  sabedoria  da  Cabala  consiste  de  duas  partes:  uma  parte 
secreta  que  nunca  foi  descrita  e  é  transmitida  oralmente;  e  uma 
parte  revelada  que  foi  explicada  em  diversos  livros.  As  pessoas 
devem  estudar  a  parte  revelada  porque  o  alcance  do  objetivo 
depende exclusivamente dela. 

90 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 A  influência  da  Luz  Superior  é  apenas  positiva  quando  o 
objetivo  do  estudante  de  Cabala  é  a  erradicação  do  seu  próprio 
egoísmo e a fusão com o Criador. Ninguém pode se harmonizar 
imediatamente com o objetivo desejado; este precisa ser 
constantemente perseguido enquanto se estuda. Isto é 
particularmente verdadeiro ao se estudar os mundos espirituais e 
as ações do Criador. Desta forma, os estudantes acham mais fácil 
se concentrar nos pensamentos e no desejo de se fundir com o que 
está sendo estudado. 

 Nosso  distanciamento  do  mundo  espiritual  é  a  causa  de 
toda dor, sofrimento, e futilidade. Nossa própria má interpretação 
de como o mundo é governado e nossa inabilidade de perceber o 
Criador, nos conduzem à incompreensão do Seu governo. De fato, 
se o governo do mundo nos fosse revelado, se a recompensa e a 
punição imediatamente seguissem nossas ações, todo mundo 
seria justo! 

 Então, a única coisa que nos falta é uma real percepção do 
governo. Esta obtenção concreta se desdobra em quatro estágios: 

• Um ocultamento duplo das ações do Criador; 

• Um ocultamento simples; 

• A compreensão da causa e efeito, da recompensa e da 
punição; 

• A compreensão absoluta, quando se torna claro que tudo foi 
criado  para  o  bem  de  todos  os  seres  criados,  tanto  o  bem 
quanto o mal. 

O Criador é na verdade oculto duplamente dos seres 
humanos  no  estado  inicial  deles.  Neste  estado,  a  pessoa  não  vê 
conseqüência alguma da presença do Criador no mundo e crê na 
natureza. Um ocultamento simples é um estado quando 

91 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

infortúnios sobrevêm à pessoa devido à insuficiente proximidade 
do  Criador.  Os  seres  humanos  neste  estado  acreditam  que  estes 
infortúnios são resultados de suas próprias ações, como também 
do governo do Criador. Este ocultamento está na crença da pessoa 
na presença do Governo Superior. 

Estes dois ocultamentos constituem o principal trabalho de 
aproximação do Criador, porque devido ao ocultamento do 
Criador,  a  liberdade  de  escolha  torna-se  possível.  Conforme  a 
pessoa avança rumo ao Criador com fé, enquanto aspira ver Ele 
em toda ação, o Criador gradualmente Se revela. Neste estado, a 
pessoa  claramente  vê  todas  as  causas  e  efeitos  do  governo  do 
mundo, e erradica o egoísmo logo que percebe a necessidade de 
se fazer isso e os enormes benefícios de assim fazer. 
Naturalmente, neste ponto, a pessoa não pode voltar atrás porque 
sente e antevê a punição. 

Enquanto continua a se purificar, a pessoa atinge o nível de 
absoluto  amor  pelo  Criador  e  então  obtém  a  percepção  absoluta 
Dele. Este é o objetivo final de cada indivíduo. Todos os mundos e 
as forças que os controlam e neles habitam foram criadas para este 
propósito. 

Está  escrito,  “Compreenda  seu  mundo  e  o  veja  enquanto 
você ainda está vivo.” Esta é a recompensa por um longo e difícil 
caminho na escuridão, em um estado onde o Criador está oculto, e 
por quando usamos nossa força de vontade em oposição à 
natureza e à sociedade, passando por cima da barreira entre nosso 
mundo e o espiritual em busca do Criador. Quanto mais 
obstáculos e maior a distância que temos de atravessar, mais forte 
a sensação de amor mútuo obtida. 

Este objetivo deve ser constantemente perseguido no estudo 
da  Cabala,  pois  apenas  assim  podemos  ter  sucesso.  De  outra 

92 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

maneira,  este  estudo  se  voltará  contra  nós  e  apenas  aumentará 
nosso  egoísmo.  É  por  isso  que  é  tão  importante  para  aqueles  de 
nós  que  estão  tão  remotos  do  Criador  estudar  Cabala,  a  qual 
descreve  as  ações,  pensamentos  e  objetivos  do  Criador.  Isto  nos 
ajuda a conhecê-Lo melhor, e através deste conhecimento, 
chegaremos a aspirar por Ele e a amá-Lo. Mesmo que todos nós 
comecemos  do  ponto  mais  distante,  todo  mundo  é  obrigado  a 
atingir o nível do amor e completo alcance do Criador. 

Antes de ser entregue a nós, a Cabala passou por um grande 
número de consecutivas restrições desde o nível de sua criação no 
mundo de Atzilut. No entanto, sua essência é constante e 
imutável. Quanto mais baixo o nível dos seres criados, mais 
importante ela se torna para eles. Ela os ajuda a se libertarem das 
algemas de um corpo constrangido por seus desejos internos. 

Em nosso mundo, a Cabala está oculta sob cascas (a 
natureza,  as  criaturas  animadas,  e  o  tempo)  que  são  controladas 
do mundo de Atzilut. Estas cascas são as origens de nosso 
sofrimento porque escondem o sistema de governo. 

As cascas e a parte oculta dos mundos de Beriah, Yetzirah, e 
Assiyah são chamadas Cabala, e a casca de nosso mundo é 
chamada  “ciência  revelada.”  Até  que  alguém  entre  na  casca  do 
mundo de Yetzirah, independentemente do que está sendo 
estudado, esta pessoa lida com a parte oculta da Cabala. Contudo, 
entrando no mundo de Yetzirah, a pessoa revela a Cabala e a Luz 
substitui os nomes sem sentido. 

Assim, a pessoa começa aprendendo a Cabala de um 
segredo  até  que  se  torne  uma  realidade.  Isto  corresponde  ao 
ocultamento simples e duplo do Criador no mundo de Assiyah, à 
revelação no mundo de Yetzirah, ao alcance do amor pelo Criador 
no  mundo  de  Beriah,  e  à  fusão  em  absoluto  amor  no  mundo  de 

93 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

Atzilut. O livro do Ari, A Árvore da Vida, foi escrito para ajudar as 
pessoas a atingirem ao Criador consistentemente, de forma 
indolor, e com confiança. 

94 



CAPÍTULO 12 
CONDIÇÕES PARA REVELAR OS 

SEGREDOS DA SABEDORIA DA CABALA 
  
 Existem três razões para o ocultamento da Cabala: 
• Não existe necessidade, 
• É impossível, e 
• É segredo particular do Criador. 

 
 Em cada detalhe mínimo da Cabala, estas três proibições são 
simultaneamente impostas. 
 A  proibição  de,  não  há  necessidade  para  revelar,  significa 
que o desvelar da sabedoria não traz nenhum benefício. O único 
benefício possível poderia ser até um benefício óbvio para a 
sociedade. As pessoas que vivem pelo princípio, “E daí?” (Eu fiz o 
que fiz e não há mal nenhum nisso), se envolvem e forçam outras 
pessoas  a  se  envolverem  em  detalhes  que  são  completamente 
desnecessários. Estas são a origem de muito sofrimento no 
mundo. Assim, os Cabalistas aceitaram apenas aqueles estudantes 
que puderam manter tais detalhes em segredo e se refrearam de 
revelá-los desnecessariamente. 
 A  proibição,  impossível  revelar,  provém  de  limitações  da 
linguagem, que não pode descrever conceitos espirituais 
delicados.  Por  todos  os  esforços  verbais  estarem  destinados  ao 
fracasso e a conduzir a conclusões errôneas que irão apenas 
confundir  o  estudante,  a  revelação  destes  segredos  requer  uma 
permissão especial de Cima. 
 Uma  permissão  especial  de  cima  é  descrita  nas  obras  do 
grande Cabalista, o Ari: “Saiba que as almas de grandes 
Cabalistas  são  preenchidas  com  a  Luz  Exterior  (Circundante)  ou 

95 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

com a Luz Interior (preenchimento). As almas preenchidas com a 
Luz Circundante têm o dom de expor os segredos vestindo-os em 
palavras, para que apenas os dignos possam entender.” 
 “A  alma  do  grande  Cabalista  Rashbi  (Rabi  Shimon  Bar-
Yochai, que viveu no 2º século da Era Comum), o autor do Livro 
do Zohar, foi preenchida com a Luz Circundante; então, ele teve o 
poder  para  explicar  os  segredos  do  universo  de  tal  forma  que, 
quando ele falou diante da Grande Assembléia, apenas os dignos 
o entenderam. Assim então, apenas ele recebeu a permissão 
divina  para  escrever  O  Livro  do  Zohar.  Mesmo  que  Cabalistas 
anteriores a ele soubessem mais, eles não tiveram o dom dele, de 
vestir conceitos espirituais em palavras.” 
 Assim  vemos  que,  as  condições  para  divulgar  a  Cabala 
dependem não do conhecimento de um Cabalista, mas dos 
atributos da alma do Cabalista. Apenas por causa disso recebe um 
Cabalista a instrução de Cima para revelar certa parte da Cabala. 
 É por isso que não encontramos nenhuma obra fundamental 
sobre Cabala composta antes do Livro do Zohar. Aquelas que estão 
disponíveis  a  nós  contém  apenas  alusões  vagas  e  irrelevantes. 
Após Rashbi, apenas ao Ari foi permitido revelar outra parte da 
Cabala. Por mais que os Cabalistas que viveram antes dele 
tivessem, provavelmente, muito mais conhecimento que ele, eles 
não receberam permissão de Cima. 
 A proibição, O segredo particular do Criador, significa que 
os  segredos  Cabalísticos  são  apenas  revelados  àqueles  que  são 
devotos  ao  Criador  e  O  reverenciam.  Esta  é  a  mais  importante 
razão para se guardar os segredos da Cabala de um amplo círculo 
de pessoas. Muitos fraudadores utilizaram-se da Cabala para seus 
próprios  interesses  ao  seduzir  pessoas  tolas  com  adivinhações, 
fazendo amuletos, “salvando” pessoas do olho gordo, e 
realizando outros, assim chamados, milagres. 

96 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 Originalmente  a  Cabala  foi  escondida  justamente  por  essa 
razão. Assim então, os verdadeiros Cabalistas comprometeram-se 
em sujeitar seus discípulos a testes bastante rígidos. Isto explica o 
porquê  de  mesmo  às  poucas  pessoas  em  cada  geração,  às  quais 
era garantida a permissão para estudar Cabala, terem de prometer 
não revelar sequer um pequeno detalhe dela que estivesse sob as 
três proibições listadas acima. 
 Contudo, não devemos pensar que estas três proibições 
dividem a Cabala em três partes. Ao contrario, cada parte, 
palavra, conceito, e definição está sob esta divisão em três tipos de 
ocultamento do sentido verdadeiro, e isto está constantemente em 
vigor nesta ciência. 
 A  questão  vem  à  tona:  se  este  segredo  foi  tão  rigidamente 
preservado, como todas as composições Cabalísticas apareceram? 
A resposta é: as duas primeiras proibições são diferentes da 
terceira,  porque  a  última  proibição  é  a  mais  rígida  de  todas.  As 
primeiras duas partes não são permanentemente válidas porque, 
dependendo das razões sociais externas, a condição: não há 
necessidade para revelar; às vezes transforma-se na instrução: Há 
uma necessidade para revelar. Com o desenvolvimento da 
humanidade, ou graças à permissão recebida (como nos casos do 
Ari, do Rashbi e, em grau menor, no de outros Cabalistas), livros 
genuínos sobre Cabala começam a aparecer. 

97 



CAPÍTULO 13 
CONCEITOS CHAVE 

  
 A Cabala é um método para se revelar o Criador aos seres 
criados  que  existem  nesse  mundo.  A  palavra  Cabala  deriva  de 
Lekabel  (receber).  O  objetivo  daqueles  que  vivem  neste  mundo  é 
receber  todo  o  prazer  infinito  para  o  qual  toda  a  Criação  foi 
formada. 
 A  sensação  do  outro  indivíduo  é  desenvolvida  apenas  em 
humanos. Esta sensação o dota com a inveja, a empatia, a 
vergonha,  e  a  sensação  de  ascensão  espiritual.  A  habilidade  de 
sentir  os  outros  foi  criada  em  nós  para  nos  permitir  sentir  o 
Criador. 
 A sensação do Criador significa que cada um sente o 
Criador  exatamente  da  mesma  maneira  que  sente  o  próximo.  É 
dito que Moisés falou ao Criador “face a face.” Isto significa que 
ele tinha uma sensação de absoluto alcance do Criador, a ponto de 
ter intimidade em seu contato com Ele, como com um amigo. 
 A conclusão de uma ação é determinada pelo pensamento 
original: Assim como uma pessoa que está construindo uma casa, 
primeiro  faz  um  plano  e  trabalha  em  especificações  de  acordo 
com o objetivo final, todas as ações de alguém são determinadas 
pelo objetivo final, já predeterminado. 
 Após esclarecermos o objetivo máximo da Criação, 
entendemos que a Criação e as maneiras pelas quais ela é 
controlada correspondem a este objetivo máximo. O propósito do 
governo  está  no  desenvolvimento  gradual  da  humanidade,  até 
que sintamos o Criador assim como sentimos outros seres criados 
em nosso mundo. 
 De  baixo  para  cima  é  o  caminho  do  alcance  gradual  da 
espiritualidade. Em outras palavras, este é o nosso 
desenvolvimento até o ponto onde podemos sentir os outros 
exatamente  como  sentimos  a  nós  mesmos,  e  sentir  os  objetos 
espirituais tão claramente como sentimos objetos corpóreos, 

98 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

ascendendo  por  todos  os  níveis  até  o  próprio  Criador.  Está  é  a 
ordem  de  obtenção  do  Criador,  que  percorre  os  mesmos  níveis 
pelos quais o Criador passou em seu trajeto de Cima para baixo. 
Isto  significa  que  este  caminho  já  existe,  e  ao  revelarmos  estes 
níveis  superiores,  revelamos  completamente  os  níveis  inferiores 
correspondentes também. 
 De  cima  para  baixo  é  a  ordem  da  Criação  de  ambos  os 
mundos: o espiritual e por fim, o nosso mundo material. 
 A observância espiritual das leis da Criação: O pensamento 
e o desejo de atingir o propósito da Criação se torna o meio para 
atingir a perfeição espiritual. 
 Os períodos na Cabala: Do princípio da Criação até a 
destruição do Segundo Templo, os Cabalistas estudaram 
“abertamente” a Cabala. Todas as forças espirituais eram 
percebidas  de  maneira  mais  tangível  em  nosso  mundo,  e  nosso 
contato  com  os  mundos  espirituais  era  mais  próximo  e  mais 
significativo,  particularmente  através  do  Templo  e  dos  serviços 
conduzidos lá. 
 Conforme o nível moral da sociedade declinou-se, tornamo-
nos indignos (ou seja, diferentes em atributos) e perdemos nossa 
habilidade  de  perceber  os  mundos  espirituais.  Assim,  o  Templo 
foi destruído e o período de exílio começou. Os Cabalistas 
continuaram estudando secretamente e fizeram a Cabala 
inacessível aos “indignos”. 
 Está escrito no Zohar que o desejo do Criador era esconder 
Sua sabedoria do mundo, mas quando o mundo se aproximar dos 
dias  do  Messias,  até  crianças  irão  revelar  seus  segredos.  Elas 
poderão  antever  e  estudar  o  futuro,  e  naquele  tempo  Ele  irá  Se 
revelar a todos. 
 Rashbi  foi  o  último  Cabalista  do  período  pré-exílio;  assim, 
ele recebeu a permissão de Cima para escrever O Livro do Zohar. 
 A  Cabala  foi  proibida  por  quase  quinze  séculos,  até  que  o 
Cabalista  Ari  (Rabi  Yitzhak  Luria)  apareceu  e  espiritualmente 
atingiu toda a Cabala. Em seus trabalhos ele revelou O Zohar para 

99 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

nós: “...aos 600 anos do sexto milênio as fontes da sabedoria irão 
se abrir acima e fluirão abaixo.” 
 Em um dos antigos manuscritos, o Cabalista Abraham 
Azulai (décimo sexto século da Era Comum) afirmou que “desde 
o ano 5.300 (1.539 EC) da Criação, a todos será permitido estudar 
Cabala abertamente, adultos e crianças, e apenas por causa disso, 
o Redentor virá.” 
 Como um sinal de que vivemos no fim dos dias, o grande 
Cabalista  Yehuda  Ashlag  (o  Baal  HaSulam)  apareceu  em  nosso 
tempo e explicou toda a Cabala em uma linguagem clara e 
compreensível, usando um método que é apropriado para nossas 
almas. 
 A singularidade da ciência da Cabala repousa sobre o fato 
dela  incluir  o  conhecimento  completo  sobre  o  nosso  mundo  (ou 
seja, todas as ciências em sua inteireza não revelada) e seus 
elementos, porque estuda as raízes que controlam nosso mundo, e 
das quais nosso mundo surgiu. 
 A alma é o “eu” que todos sentem. Examinando de perto, a 
alma separa uma força em nosso corpo, que o vitaliza, criando a 
alma “animal”, como também uma força de aspiração pelo 
espiritual, conhecida como alma “espiritual” (divina), que é 
praticamente inexistente em pessoas não desenvolvidas 
espiritualmente. 
 O  corpo  físico  e  a  alma  animal  são  produtos  de  nosso 
mundo. Eles são suficientes para que sintamos através dos órgãos 
dos sentidos. Ao desenvolvermos uma alma espiritual, 
adquirimos  a  habilidade  de  sentirmos  além  do  “eu.”  Isto  ocorre 
quando  o  “eu”  espiritual  e  altruísta  emerge  da  negação  do  “eu” 
egoísta.  Assim,  começamos  a  sentir  vibrações  espirituais  mais 
intensas  até  que  desenvolvamos  a  alma  de  “um  ponto”,  até  sua 
intrínseca capacidade. 
 A  essência  interior  da  Cabala  é  a  investigação  da  Luz  do 
Criador, que emana Dele e nos alcança de acordo com certas leis. 

100 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 A  lei  das  raízes  e  dos  ramos  é  a  lei  que  determina  as 
operações  das  forças  que  impelem  todas  as  partes  da  criação  de 
nosso mundo a crescer e se desenvolver. É dito na Cabala: “Não 
há  sequer  uma  grama  abaixo  sem  um  anjo  acima  que  a  afete  e 
diga  a  ela:  Cresça!”  A  linguagem  dos  ramos  também  ajuda  a 
revelar  informações  sobre  o  que  ocorre  em  outros  mundos.  As 
criaturas que habitam certo mundo percebem os objetos naquele 
mundo de forma similar e podem assim trocar informações 
usando sua própria linguagem. Um pode informar os outros 
sobre o que acontece em outros mundos usando a mesma 
linguagem, enquanto ao mesmo tempo infere que isto se refere a 
objetos em outro mundo, que correspondem ao nosso mundo. É 
exatamente nesta linguagem que a Torah foi escrita. 
 Todos os mundos são semelhantes uns aos outros; a 
diferença  está  apenas  no  material  do  qual  eles  foram  criados  – 
quanto mais alto o mundo, mais “pura” sua matéria. No entanto, 
as  leis  de  seu  funcionamento  e  a  forma  deles  são  as  mesmas,  e 
cada mundo subseqüente é uma  réplica exata (ramo) de seu 
predecessor (raiz). 
 Os  seres  criados  que  habitam  um  determinado  mundo 
podem apenas perceber dentro dos limites de tal mundo porque 
os órgãos dos sentidos apenas percebem o material daquele 
mundo em particular. Apenas os seres humanos podem 
simultaneamente atingir todos os mundos. 
 Os  níveis  de  alcance  são  graus  consecutivos  de  percepção 
do  Criador.  É  como  se  eles  formassem  uma  escada  que  sobe  de 
nosso mundo aos mundos espirituais. O degrau base desta escada 
é  chamado  “Machsom”  (a  barreira).  Ela  esconde  todas  as  forças 
espirituais de nós de forma tão completa que não temos qualquer 
percepção delas. Assim, tentamos encontrar a Origem e o 
propósito da vida em nosso mundo. 
 A Luz nos mundos espirituais: Informações, sentimentos, e 
prazeres são passados pela expansão e contração da força 
espiritual chamada “Luz” (fazendo analogia com a luz em nosso 

101 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

mundo que dá vida e calor, ou com a luz pertencente ao 
pensamento, ao esclarecimento, e à iluminação). 
 O direito de existir: Tudo em nosso mundo, bom, mal, por 
mais  que  seja  danoso,  tem  o  direito  de  existir.  É-nos  dada  uma 
oportunidade para fazermos correções e melhorias. Não há nada 
redundante  ou  desnecessário  em  nosso  mundo.  Tudo  é  criado 
para  o  bem  da  humanidade,  tanto  direta  como  indiretamente. 
Assim, ao nos corrigirmos, neutralizamos qualquer influência 
prejudicial. 
 A correção: O Criador não terminou de criar nosso mundo; 
foi-nos  confiada  à  tarefa  de  completá-lo  e  aperfeiçoa-lo.  Vemos 
nosso mundo como um fruto que permanece amargo durante seu 
amadurecimento, e é nossa tarefa e objetivo corrigi-lo e adocica-lo. 
 Os dois caminhos da correção: 

 O caminho da aceitação das leis espirituais da Correção 
por  cada  um  é  chamado  “o  caminho  da  Luz.”  É  preferível  da 
perspectiva do Criador, porque Seu objetivo é compartilhar 
prazer aos Seus seres criados em todos os estágios de sua 
existência. Assim, não provaremos o amargor do fruto. 

 O  caminho  do  sofrimento:  Por  tentativa  e  erro,  durante 
um período de 6.000 anos, a humanidade compreende a 
necessidade da observância das leis da Criação de uma forma ou 
de outra. 
 A  recompensa  é  o  prazer  (o  sabor  do  fruto  maduro).  Nós 
podemos apenas influenciar a nós mesmos; não podemos 
influenciar  nada  que  esteja  fora  de  nós.  Então,  a  correção  pode 
apenas ser feita quando cada um trabalhar no auto-
aperfeiçoamento. 
 Um Cabalista é qualquer pessoa em nosso mundo que 
obtém semelhança com o Criador. Ao estudarmos e observarmos 
as leis espirituais nos desenvolvemos espiritualmente até 
tornarmo-nos uma parte dos mundos espirituais. 
 O alcance do objetivo ocorre através do trabalho interno em 
nós mesmos, ao estudarmos a natureza e os atributos dos objetos 

102 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

espirituais. Nós não falamos sobre sensações psicológicas, 
fantasias,  ou  sugestão.  O  que  se  objetiva  aqui  é  uma  genuína 
ascensão para um mundo cuja substância é espiritual, e está acima 
e além de toda percepção psicológica humana. 
 O prazer pode ser sentido apenas se o desejo e a aspiração 
estiverem disponíveis. Um desejo pode existir apenas na ausência 
de prazer em um dado momento. Uma pessoa que não foi liberta 
da prisão não se deleita na liberdade, e apenas uma pessoa doente 
pode verdadeiramente apreciar uma boa saúde. Recebemos tanto 
os desejos como as aspirações do Criador. 
 A  única  coisa  criada  é  a  sensação  de  deficiência,  que  não 
existe  no  Criador.  Quanto  mais  desenvolvida  for  à  pessoa,  mais 
agudamente  ela  a  sentirá.  Esta  deficiência  é  um  tanto  quanto 
limitada em pessoas simples e crianças. Um verdadeiro ser 
humano quer o mundo inteiro. Um sábio não quer apenas nosso 
mundo, mas também os outros mundos. 
 Uma  combinação  de  desejo  e  aspiração  é  chamada  de  Kli 
(vaso) na Cabala. O prazer em si, Ohr (Luz), emana do Criador. 
 A  sensação  de  prazer:  O  vaso  sente  a  entrada  da  Luz, 
dependendo da similaridade entre as qualidades do vaso e 
aquelas  da  Luz.  Quanto  mais  similares  forem  estas  qualidades, 
mais o vaso pode compartilhar, amar, e dar prazer, e menor será 
sua vontade de receber. Quanto mais próximo for o vaso da Luz, 
mais Luz e prazer ele sentirá. 
 A existência nos mundos espirituais: Nossa habilidade de 
sentir ou não o Criador (a Luz) depende apenas de nossa 
proximidade  Dele,  baseada  em  nossa  equivalência  de  atributos 
com Ele. Isto é assim porque cada um de nós é um vaso. Assim 
que um vaso obtém até mesmo um minúsculo desejo de 
compartilhar, de pensar nos outros, de sofrer por eles, de amá-los 
e ajuda-los enquanto não dá importância aos seus próprios 
desejos, este vaso existe nos mundos espirituais, e suas 
propriedades determinam qual mundo ele irá ocupar. 

103 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

 O reconhecimento do mal: Quando a intenção de 
compartilhar  está  ausente  no  vaso,  ele  se  percebe  neste  mundo. 
Tal  vaso  é  chamado  o  “corpo”  de  uma  pessoa,  que  apenas  se 
importa consigo mesmo. Não podemos sequer imaginar a 
habilidade  de  em  forma  abnegada  fazer  algo  para  alguém.  Ao 
sermos  submetidos  ao  “reconhecimento  do  mal”  –  uma  auto-
analise acurada e rigorosa – podemos determinar nossa 
inabilidade  de  em  uma  maneira  abnegada  fazermos  algo  para 
alguém. 
 A perfeição do vaso: O vaso (Kli) é criado de tal forma que 
contenha os desejos por todos os prazeres que existem na Luz. Por 
causa da restrição e da quebra dos vasos, certo número de vasos 
separados  foi  formado.  Cada  um  desses  vasos  se  move  de  um 
estado (mundo) para outro, o que conduz à separação (morte). 
 Enquanto vive neste mundo, cada um precisa fazer os 
atributos de seu vaso similar à Luz, receber uma medida 
correspondente  de  Luz,  e  se  reunir  com  os  outros  vasos  (almas) 
para  formarem  um  único  vaso  completamente  preenchido  com 
Luz (prazer). Este estado futuro é chamado Gmar Tikkun (O Fim 
da Correção). 
 A  entrada  da  Luz  no  vaso:  As  diferenças  entre  as  pessoas 
são baseadas na magnitude de seus desejos. A proibição imposta 
sobre  a  coerção  e  o  assassinato  espiritual  é  bastante  clara.  Ao  se 
estudar as propriedades dos vasos espirituais, os vasos materiais 
(seres humanos) estimulam o desejo de serem similares a eles. E 
pelos desejos no mundo espiritual significarem ação, ao 
gradualmente  nos  transformarmos,  permitimos  que  a  Luz  entre 
em  nossos  vasos.  Quando  está  dentro  do  vaso,  a  Luz  o  purifica 
porque a natureza da Luz é “compartilhar.” Através desta 
propriedade  a  Luz  gradualmente  modifica  as  características  do 
vaso também. 
 A Primeira Restrição (Tzimtzum Alef) é uma proibição, um 
compromisso, que o primeiro vaso espiritual coletivo impôs sobre 
si mesmo imediatamente após seu surgimento. Isto significa que 

104 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

mesmo que o único desejo do Criador seja preencher o vaso com 
deleite, o vaso impôs uma condição sobre si mesmo de que não irá 
receber o prazer para si mesmo, mas apenas para o Criador. 
 Assim, apenas o pensamento mudou, e não a própria ação. 
Isto  significa  que  o  vaso  recebe  a  Luz  não  porque  a  quer,  mas 
porque este é o desejo do Criador. Assim, nosso objetivo é 
preencher o desejo de receber, desejar prazer da maneira em que o 
Criador deseja. 
 A sensação é o atributo de reagir à ausência ou à presença 
da  Luz,  mesmo  em  suas  mais  insignificantes  porções.  Em  suma, 
nossa vida inteira consiste de meros ciclos de sensações. 
Normalmente, não importa para nós do que obtemos prazer, mas 
não podemos viver sem prazer. O reconhecimento e a fama 
meramente  nos  provêem  com  uma  sensação,  mas  o  prazer  é  tão 
importante para nós! 
 Nosso estado sempre depende do nosso ânimo e da 
percepção daquilo que nos circunda, independentemente do 
estado  do  mundo.  Nenhuma  de  nossas  sensações  é  produto  de 
nossa vida interior e da influência do meio, pois a origem delas é 
o  próprio  Criador,  pois  toda  sensação  constitui  ou  a  Luz  ou  sua 
ausência. 
 Sentimos  ou  a  nós  mesmos  ou  ao  Criador  ou  a  ambos, 
dependendo  de  nosso  estado  moral.  Enquanto  sentimos  apenas 
nós mesmos, podemos apenas acreditar que o Criador existe e nos 
influencia.  O  fato  de  percebermos  nós  mesmos  como  criaturas 
independentes,  e  de  até  mesmo  acreditarmos  que  apenas  nós 
existimos,  é  um  resultado  de  nossa  disparidade  espiritual  em 
relação ao Criador, e de nosso distanciamento Dele. 
 A intenção (Kavanah) é a única e mais importante coisa em 
toda ação que uma pessoa realiza. Isto é assim porque no mundo 
espiritual, um pensamento constitui uma ação. Similarmente, em 
nosso mundo corpóreo, alguém que corta outra pessoa com uma 
lâmina com intenção de lhe causar mal é punido, enquanto outra 

105 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

pessoa usa uma lâmina com o objetivo de curar – como no caso de 
uma cirurgia – e é recompensada. 
 Se a sentença fosse dada de acordo com as leis absolutas dos 
mundos espirituais, então por cada pensamento mal uma pessoa 
deveria ser espiritualmente punida. De fato, na espiritualidade é 
exatamente isto que acontece. 
 Nosso  ânimo  e  nossa  saúde  também  dependem  de  nossas 
intenções, e não da dificuldade ou do caráter de nosso trabalho ou 
estado financeiro. Deve ser notado que enquanto podemos apenas 
controlar  nossas  ações  físicas,  podemos  apenas  mudar  nossos 
sentimentos através do mundo espiritual. 

 É  por  isso  que  a  oração  é  de  enorme  importância;  ela  é 
composta  essencialmente  de  cada  apelo  (mesmo  sem  palavras, 
que vem do coração) à Origem de tudo que existe, o Criador, para 
quem todos os seres criados são iguais e queridos. 

106 



CAPÍTULO 14 
PERGUNTAS FEITAS FREQÜENTEMENTE 

 
  
 Pergunta: Qual é o tema principal da Cabala? 
 
 Desde o princípio dos tempos, a humanidade tem 
procurado por respostas às principais questões da existência: 
Quem  sou  eu?  Qual  é  o  propósito  de  minha  vida?  Por  que  o 
mundo existe, e, iremos nós continuar a existir após a morte? 
 Cada pessoa tenta encontrar suas próprias respostas a estas 
questões através das fontes de informação à disposição dela. 
Todos  nós  desenvolvemos  nossa  própria  perspectiva  do  mundo, 
guiados pela abordagem que parece mais confiável. 
 A questão sobre o significado da vida adiciona um 
descontentamento mais abrangente ao nosso sofrimento 
cotidiano:  Para  que  eu  tenho  sofrido?  Esta  questão  não  deixa 
sentirmo-nos  contentes,  mesmo  quando  nossos  desejos  do  dia-a-
dia são temporariamente satisfeitos. 
 Mesmo quando atingimos nosso objetivo, logo começamos a 
sentir descontentamento. Olhando para trás, vemos quanto tempo 
gastamos  para  alcançar  o  objeto  desejado,  e  quão  pouco  prazer 
recebemos em troca. 
 Já que não há respostas para as questões acima, as 
aspirações das pessoas se voltam para as crenças da antiguidade. 
Meditações  e  práticas  físicas  e  psicológicas  nos  ajudam  a  sentir 
mais confortáveis. Mas isto é apenas um esforço para 
esquecermos de nós mesmos, mesmo porque nossos desejos 
permanecem insatisfeitos e o significado da vida permanece 
obscuro. Todos estes métodos nos acalmam, não porque eles 
provêem uma resposta para a questão a respeito do propósito da 

107 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

vida  e  do  significado  do  sofrimento,  mas  porque  nos  ajudam  a 
diminuir nossas exigências. 
 Contudo,  logo  descobrimos  que  a  verdade  não  pode  ser 
ignorada. A humanidade está constantemente buscando uma 
explicação lógica para sua existência; a humanidade tem estudado 
as leis da natureza por milhares de anos. 
 Cientistas modernos percebem que quanto mais longe 
avançam em sua investigação, mais nebulosa e mais desordenada 
a  imagem  do  mundo  se  torna.  Os  livros  científicos  modernos  se 
assemelham  a  obras  sobre  misticismo  e  ficção  científica,  ainda 
assim falhando em prover uma resposta à questão sobre o 
significado da vida. 
 A ciência da Cabala oferece seu próprio método de 
investigar o mundo. Ela nos ajuda a desenvolver a habilidade de 
sentir  a  parte  oculta  do  universo.  Os  Cabalistas  nos  falam  de 
técnicas baseadas em suas experiências pessoais. Em seus livros, 
eles  ensinam  o  método  de  investigação  do  universo,  e  mostram 
como receber a resposta sobre o significado da vida. 
 
  
 Pergunta: Por que a Cabala é chamada de “ciência oculta?” 
 
 A  Cabala  é  a  ciência  mais  importante  ao  homem  porque 
trata  do  propósito  da  vida,  do  por  que  nós  nascemos  e  vivemos 
neste  mundo.  A  Cabala  explica  o  significado  da  vida,  de  onde 
viemos, e para onde iremos logo que completarmos nosso período 
na terra. 
 Os Cabalistas recebem respostas a estas questões enquanto 
ainda vivem aqui neste mundo. O estudo da Cabala provê 
conhecimento  sobre  os  mundos  espirituais  e  ao  mesmo  tempo 
desenvolve um sexto “órgão” dos sentidos, que percebe a 

108 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

realidade que nos cerca. É neste sentido que uma pessoa sente a 
parte oculta do universo. 
 A atingível, mas costumeiramente oculta, parte do universo 
nos dá todas as respostas para todas as questões que indagamos a 
respeito de nós mesmos. Nada é mais urgente e mais importante 
do que este conhecimento, porque ele nos ensina sobre nós 
mesmos, sobre o mundo em que vivemos, e sobre nosso próprio 
destino. 
 Tudo que aprendemos sobre nós mesmos e o mundo, 
revelamos  por  nós  mesmos  e  dentro  de  nós  mesmos.  Tudo  isto 
acontece  em  nossos  sentimentos  e  conhecimentos  acumulados, 
que estão ocultos dos outros, é por isso que a Cabala é chamada 
de “ciência oculta.” 
 
 
 Pergunta: Quem é um Cabalista? 
 
 Um  Cabalista  é  uma  pessoa  que,  exteriormente,  é  como 
qualquer outra pessoa. Um Cabalista não tem de ser talentoso ou 
culto.  Não  há  nada  de  incomum  em  sua  aparência  externa.  Eles 
são pessoas comuns que, através do estudo da Cabala, obtiveram 
um “sexto sentido,” uma sensação da parte oculta do mundo. Ela 
está  oculta  das  pessoas  comuns,  que  a  chamam  de  “o  mundo 
espiritual.”  Um  Cabalista  pode  perceber  o  universo  inteiro  com 
este novo sentido adquirido, percebendo tanto nosso mundo 
como  o  mundo  espiritual  como  uma  realidade  tangível,  assim 
como percebemos nossa realidade cotidiana. 
 Os  Cabalistas  sentem  o  Mundo  Superior  e  o  captam  de 
forma objetiva. Ele é chamado de “Mundo Superior” porque 
existe além de nossa percepção comum. Os Cabalistas percebem 
que  todas  as  coisas  descem  do  Mundo  Superior  e  aparecem  no 

109 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

nosso. Eles vêem todas as causas e efeitos porque existem 
simultaneamente no Mundo Superior e em nosso mundo. 
 Uma pessoa comum percebe apenas uma fração do universo 
que nos cerca e chama esta fração de “nosso mundo.” Um 
Cabalista percebe a completa extensão do universo. 
 Os Cabalistas passam adiante seus conhecimentos em livros 
escritos  em  uma  linguagem  especial.  Assim  então,  alguém  pode 
apenas estudar esses livros sob a orientação de um Cabalista, e ao 
seguir um método especial. Em tal caso, estes livros tornam-se um 
meio de alcance para a verdadeira realidade. 
 
 
 Pergunta: Por que é importante estudar Cabala? 
 
 Cada pessoa tem uma oportunidade de desenvolver o sexto 
sentido. Os Cabalistas escrevem seus livros enquanto percebem e 
estão sob a direta influência dos mundos espirituais. Ao ler estes 
livros, o leitor atrai a “Luz Circundante” para ele ou ela, mesmo 
sem entender nada do que está escrito neles. 
 Enquanto estudamos, trazemos esta Luz sobre nós mesmos, 
e  a  Luz  gradualmente  revela  a  imagem  completa  da  realidade  a 
nós. Este sexto sentido (espiritual), que pode perceber o universo 
inteiro,  está  adormecido  em  cada  um.  Ele  é  chamado  de  “um 
ponto  no  coração.”  Apenas  a  Luz  Circundante  está  destinada  a 
preenchê-lo. A Luz é chamada “Circundante” porque circunda o 
sexto sentido enquanto ainda não pode preenchê-lo. 
 Este ponto, o embrião do sexto sentido “expande-se” e 
adquire “volume” suficiente a permitir a entrada da Luz 
Circundante nele. A entrada da Luz no ponto no coração cria no 
estudante a primeira sensação do Espiritual, do Divino, do Outro 
Mundo. Conforme a Luz entra no ponto, percebemos uma 

110 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

imagem  mais  ampla  e  clara  do  Mundo  Superior  e  vemos  nosso 
passado e futuro. 
 Na Introdução ao estudo das Dez Sefirot, item 155, está escrito: 
 “Por que os Cabalistas obrigaram todas as pessoas a 
estudarem Cabala? Porque mesmo quando as pessoas que 
estudam Cabala não entendem o que elas estão estudando, 
através do desejo delas de entender, despertam sobre elas a Luz 
que circunda suas almas. Isto significa que a cada pessoa é 
garantido o alcance de tudo que o Criador preparou no 
Pensamento da Criação. Aquele que não alcançou isto nesta vida 
receberá em uma das próximas vidas. Até que a pessoa torne-se 
capaz  de  receber  esta  Luz  no  interior,  ela  continua  a  brilhar  de 
fora e aguarda que a pessoa crie um sentido que a perceba.” 
 Quando estudamos Cabala, a Luz Circundante 
instantaneamente brilha sobre nós sem se vestir em nossas almas, 
pois  o  sexto  sentido  ainda  não  foi  desenvolvido.  No  entanto,  a 
Luz que recebemos toda vez durante nossos estudos purifica e faz 
de  nós  aptos  a  receber  a  Luz  no  interior.  A  recepção  da  Luz 
garante conhecimento absoluto, calma, e a sensação de 
imortalidade. 
 
 
 Pergunta: Como a informação Cabalística é transmitida? 
 
 Os  Cabalistas  passaram  seu  conhecimento  sobre  o  Mundo 
Superior tanto oralmente como de forma escrita. A princípio, este 
conhecimento  surgiu  na  Mesopotâmia  no  século  XVIII  Antes  da 
Era Comum. O conhecimento acumulado foi exposto no Livro da 
Criação  (Sefer  Yetzirah),  atribuído  a  Abraão.  Este  livro  ainda  se 
encontra disponível em livrarias. 
 Em cada geração, os Cabalistas escrevem seus livros para as 
almas  de  uma  geração  em  particular.  Várias  linguagens  foram 

111 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

usadas na Cabala através dos séculos. Isto é porque o 
desenvolvimento da alma humana ocorre gradualmente. De 
geração em geração, as almas, cada vez mais grosseiras, retornam 
a este mundo com experiências de vidas anteriores. Elas trazem o 
peso do sofrimento extra, mas também contribuem com sua 
“bagagem” espiritual. Mesmo que esta informação esteja 
escondida do indivíduo, ela existe no ponto do coração dele. 
 Assim então, para entender a Cabala, cada geração necessita 
de  sua  própria  linguagem,  apropriada  às  almas  que  descem.  O 
desenvolvimento  da  humanidade  é  uma  descida  de  almas  para 
este mundo. Conforme elas descem para nosso mundo e se 
manifestam em novos corpos em cada geração, as mesmas almas 
se desenvolvem, compreendem a necessidade do avanço 
espiritual,  e  atingem  o  conhecimento  divino,  a  eternidade,  e  a 
perfeição. 
 
 
 Pergunta:  Quanto  tempo  leva  para  se  começar  a  sentir  o 
mundo espiritual? 
 

 Na Introdução ao Estudo das Dez Sefirot está escrito que uma 
pessoa  que  estuda  através  de  fontes  genuínas  pode  entrar  no 
mundo espiritual num período de três a cinco anos. Isto significa 
que se alguém estuda com a intenção correta, tal estudante cruza 
a barreira entre este mundo e o mundo espiritual e atinge a Luz 
Superior. 

112 



SOBRE O BNEI BARUCH 
 

 Bnei Baruch é uma organização sem fins lucrativos que 
difunde a sabedoria da Cabala para acelerar a espiritualidade 

da humanidade. O Cabalista Rav Michael Laitman, PhD, que foi o 
discípulo  e  assistente  pessoal  do  Rabi  Baruch  Ashlag,  o  filho  de 
Rabi Yehuda Ashlag (autor do comentário Sulam sobre O Zohar), 
segue as pegadas de seu mentor ao conduzir este grupo rumo à 
sua missão. 

O 

 O  método  científico  de  Laitman  provê  os  indivíduos  de 
todas as crenças, religiões, e cultura com as ferramentas precisas 
necessárias para se embarcar em um cativante caminho de 
autodescoberta  e  ascensão  espiritual.  Focalizado  primariamente 
nos processos internos pelos quais os indivíduos passam em seus 
respectivos caminhares, o Bnei Baruch dá boas vindas às pessoas 
de  todas  as  idades  e  estilos  de  vida  para  envolverem-se  neste 
processo recompensador. 
 Em anos recentes, uma massiva busca mundial por 
respostas  às  questões  da  vida  tem  se  encaminhado.  A  sociedade 
perdeu  sua  habilidade  de  ver  a  realidade  pelo  o  que  ela  é,  e  no 
lugar  disso,  conceitos  superficiais  e  muitas  vezes  enganadores 
apareceram.  O  Bnei  Baruch  vem  a  servir  a  todos  aqueles  que 
buscam  uma  consciência  além  do  padrão,  pessoas  que  buscam 
entender o verdadeiro propósito de estarmos aqui. 
 O Bnei Baruch oferece orientação prática e um método 
confiável para se entender os fenômenos do mundo. O método de 
ensino  autêntico,  deixado  por  Rabi  Yehuda  Ashlag,  não  apenas 
ajuda  vencermos  as  provas  e  tribulações  da  vida  cotidiana,  mas 
inicia  um  processo  no  qual  os  próprios  indivíduos  se  estendem 
além de suas atuais fronteiras e limitações. 
 O  Rabi  Yehuda  Ashlag  deixou  um  método  de  estudo  para 
esta geração, que essencialmente “treina” indivíduos para se 
comportarem como se eles já tivessem alcançado a perfeição dos 
Mundos Superiores enquanto permanecem aqui em nosso 

113 



 
 

CONCEITOS BÁSICOS DA CABALA 
 
 

mundo.  Nas  palavras  do  Rabi  Yehuda  Ashlag,  “Este  método  é 
uma maneira prática de se atingir o Mundo Superior, a fonte de 
nossa existência, enquanto se vive neste mundo.” 

 Um  Cabalista  é  um  pesquisador  que  estuda  sua  própria 
natureza usando este método preciso, comprovado e que resistiu 
à prova do tempo. Através deste método, a pessoa atinge a 
perfeição  e  o  controle  sobre  sua  vida,  e  realiza  o  verdadeiro 
objetivo da vida. Assim como uma pessoa não pode existir 
apropriadamente neste mundo sem ter conhecimento dele, a alma 
não pode existir apropriadamente no Mundo Superior sem 
conhecimento  dele.  A  sabedoria  da  Cabala  nos  provê  com  este 
conhecimento. 

114 



 
COMO CONTATAR O BNEI BARUCH 

 

 
 

 

 
 

115 


	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10
	Página 11
	Página 12
	Página 13
	Página 14
	Página 15
	Página 16
	Página 17
	Página 18
	Página 19
	Página 20
	Página 21
	Página 22
	Página 23
	Página 24
	Página 25
	Página 26
	Página 27
	Página 28
	Página 29
	Página 30
	Página 31
	Página 32
	Página 33
	Página 34
	Página 35
	Página 36
	Página 37
	Página 38
	Página 39
	Página 40
	Página 41
	Página 42
	Página 43
	Página 44
	Página 45
	Página 46
	Página 47
	Página 48
	Página 49
	Página 50
	Página 51
	Página 52
	Página 53
	Página 54
	Página 55
	Página 56
	Página 57
	Página 58
	Página 59
	Página 60
	Página 61
	Página 62
	Página 63
	Página 64
	Página 65
	Página 66
	Página 67
	Página 68
	Página 69
	Página 70
	Página 71
	Página 72
	Página 73
	Página 74
	Página 75
	Página 76
	Página 77
	Página 78
	Página 79
	Página 80
	Página 81
	Página 82
	Página 83
	Página 84
	Página 85
	Página 86
	Página 87
	Página 88
	Página 89
	Página 90
	Página 91
	Página 92
	Página 93
	Página 94
	Página 95
	Página 96
	Página 97
	Página 98
	Página 99
	Página 100
	Página 101
	Página 102
	Página 103
	Página 104
	Página 105
	Página 106
	Página 107
	Página 108
	Página 109
	Página 110
	Página 111
	Página 112
	Página 113
	Página 114
	Página 115

