
FAÇA-SE A LUZ
Paulo M

No início da maçonaria podia haver – e havia! – diferentes correntes de 
cristianismo na maçonaria, mas todos os maçons eram cristãos. Ao longo do tempo,
com a abertura das mentalidades, foi sendo possível admitir membros de outras 
religiões. Nos nossos dias, a maçonaria regular apenas exige a crença no “Grande
Arquiteto do Universo”, explicando que este nome não é o de uma “divindade 
maçónica”, mas um novo nome a dar a essa mesma Entidade em que cada um crê; é 

 Aquele a quem os cristãos chamam Deus, os muçulmanos chamam  [Allah], osالله
יהוה ��ा judeus  [YHWH], os Hindus chamam [Brahmā], e por aí adiante. Deste modo, 

quando os maçons se pretendem referir a essa Entidade, fazem-no todos através do
mesmo nome, ficando assim atenuadas as diferenças decorrentes das diferenças de 
crença que possam verificar-se, e reforçado o sentido de identidade entre eles, 
pois, afinal, até todos creem no mesmo Ser Supremo – mesmo que cada um à sua 
maneira.

Uma vez que a maçonaria é assumidamente uma invenção humana, tem a liberdade de 
se reinventar e renovar sempre que tal se revele necessário e oportuno. É assim 
que, se bem que alguns dos símbolos a que a maçonaria recorre sejam da sua 
própria criação, a simbologia maçónica é, na sua maioria, “tomada de empréstimo”
– umas vezes de forma mais dicreta e outras nem por isso – de outras simbologias
já existentes. Ao longo da história da maçonaria tem-se assistido a um cuidado 
cada vez maior com a procura de uma certa neutralidade, do não favorecimento de 
uma fé em detrimento das demais, e isso consegue-se, frequentemente, através do 
recurso a símbolos de religiões já desaparecidas mas cuja carga simbólica 
permanece entre nós por via literária, filosófica ou mitológica.

A referência aos planetas, ao Sol, às estações do ano e a antigas figuras 
mitológicas pretende apenas constituir ilustração dos princípios morais que se 
pretende transmitir. Os solstícios, por exemplo, ao serem os momentos em que os 
raios solares estão mais próximos da perpendicular (no solstício do verão) ou da
horizontal (no solstício do inverno) em relação à superfície da Terra, 
simbolizam respetivamente a retidão moral (verticalidade) e a fraternidade 
(estar ao mesmo nível). Alertar uma adolescente para os perigos dos predadores 
sexuais pode ser complicado de fazer; no entanto, recordar-lhe a “história do 
lobo mau” e, subtilmente, estabelecer um paralelo, pode ser muito mais eficaz do
que uma longa e desajeitada conversa. A maioria dos chamados “contos infantis” 
pretende, precisamente, estabelecer uma base simbólica a revisitar mais tarde, 
uma vez já absorvidos os princípios, mas sob uma nova realidade: a das 
circunstâncias da vida real de cada um.

Uma das primeiras estranhezas que se sente quando se ouve, pela primeira vez, 
uma ata numa sessão, é a da data: “aos vinte dias do mês de janeiro do ano 
maçónico de seis mil e doze(…)”. Porquê “seis mil e doze” se estamos no ano de 
dois mil e doze? Recordemos o que é que constitui o primeiro ano nossa era: o 
ano em que terá ocorrido o nascimento de Cristo; por isso se dizia “AC” (Antes 
de Cristo) e DC (Depois de Cristo), que também se escrevia “AD” (Anno Domini, 
“Ano do Senhor”). Hoje em dia dizemos estar no ano 2012 EC (“Era Cristã” ou, 
ainda mais politicamente correto, “Era Comum”). Outros calendários há, cujo 
início se deu há mais ou há menos tempo. Mede-se o tempo decorrido desde a 
fundação de Roma (753 AEC) ou do Japão (660 AEC), desde a viagem de Maomé de 
Meca a Medina (622 EC) ou, de acordo com o calendário judaico, desde a criação 
do mundo (3761 AEC).



Não era desejável que um calendário – e respetiva bagagem cultural – se 
impusesse sobre os demais no seio de uma fraternidade em que se pretendia que 
todos se sentissem iguais. A solução encontrada foi estabelecer-se o “Anno 
Lucis” – o Ano da Luz – como aquele em que, aproximadamente, o Criador terá, 
pela primeira vez, feito surgir a Luz. Se recordarmos que a maçonaria é filha do
Iluminismo, não faz senão sentido medir-se o tempo desde esse instante. É por 
isso que, simbolicamente, se soma 4000 anos (número distinto de qualquer 
calendário existente) ao ano atual e se lhe chama “ano da era maçónica”. E, de 
cada vez que isso se faz, os maçons são recordados de que a fé e a crença de 
cada um devem ser respeitadas, e que a busca da Luz (ou seja, do conhecimento) 
deve ser levada a cabo por todos os maçons, independentemente da sua crença, fé 
ou convicção religiosa.
...
Paulo M., publicado em 2 de Julho 2012.


