
Simbolismo Numero 01 

 

Grande Oriente do Brasil - Bahia. A.: R.: L.: S.: Castro Alves n.º 1.704.. Pedro Cardoso 

Neto. M.: M .: Trabalho apresentado em 12 de agosto de 2009 

A  L E I  I N I C I Á T I C A  D O  S I L Ê N C I O ( V E R, O U V I R  E  C A L A R ) 

Platão, chamado que foi a ensinar a arte de conhecer os homens, assim se expressou. 

“Os homens e os vasos de terracota se conhecem do mesmo modo: os vasos, quando 

tocados, têm sons diferentes; os homens se distinguem facilmente pelo seu modo de 

falar”. 

 

O pensamento do filósofo Iniciado nos oferece excelente oportunidade para uma 

profunda reflexão, principalmente para os que integram a Ordem Maçônica. Nem 

sempre, nos damos conta, de como nos tornamos prisioneiros das palavras que 

proferimos. Por ser a expressão do nosso pensamento, por traduzirem as idéias e os 

sentimentos, as palavras se tornam um centro emissor de vibrações, tanto positivas 

quanto negativas. 

A palavra é o elemento que identifica o Homem, e é a síntese de todas as forças vitais; 

é o elemento que interliga todos os planos, do mais denso ao mais sutil. A palavra está 

intimamente ligada ao silêncio, outra sublime expressão da psique humana. No mundo 

profano a palavra - falada ou escrita - é usada indiscriminadamente. 

A sociedade humana está cheia de palavras que ofendem, humilham, magoam, e que 

denigrem a honra do próximo. Se, se trabalhasse mais e se falasse menos, com certeza 

que a humanidade seria mais evoluída e mais civilizada. Infelizmente existem palavras 

em excesso, não só no mundo profano como também nos Templos Maçônicos. 

Tal situação é inconcebível em um Maçom, pois no estudo dos símbolos ele aprende a 

refletir sobre o conteúdo oculto das palavras que, em última análise, refletem a 

essência interior do ser humano. Não por acaso a doutrina Maçônica reserva o silêncio 

aos seus membros, de acordo, aliás, com a Tradição Pitagórica. 

A Escola Iniciática de Pitágoras tinha um sistema de três graus: o de Preparação, o de 

Purificação e o de Perfeição. Os neófitos do grau de Preparação, equivalente ao grau 

maçônico de Aprendiz, eram proibidos de falar; eram só ouvintes e cumpriam um 

período de observação de três anos, durante o qual a regra era calar e pensar no que 

ouviam. No grau de Purificação, equivalente ao de Companheiro Maçom, o silêncio se 

estendia por mais dois anos, adquirindo estes Irmãos o direito de ouvir as palestras do 

Mestre Pitágoras. Assim, para atingir o grau de Perfeição, equivalente ao de Mestre 



Maçom, quando então os Irmãos podiam fazer uso da palavra, era necessário praticar 

o silêncio durante cinco anos. 

Nas reuniões maçônicas, sem dúvida, constitui uma prova de sabedoria saber ver, 

ouvir e manter o silêncio. Chílon, um dos sete sábios da Grécia Antiga, quando 

perguntado sobre qual a virtude mais difícil de praticar, respondia: “calar”. No Zend 

Avesta, que contém toda a sabedoria da antiga Pérsia, encontramos normas e regras 

sobre o uso e o controle da palavra, cuja universalidade desafia os séculos. No mundo 

maçônico, a dimensão da palavra falada e escrita, não é diferente. 

Ao entrar em nossa Sublime Instituição encontramos, na ritualística, referências à 

sacralidade da palavra que, como meio de expressão dos pensamentos e dos 

sentimentos, deve ser sempre dosada, moderada, e deve espelhar o equilíbrio interno 

do orador. Em nossa Ordem, a palavra deve ser usada no mesmo sentido em que 

Dante Alighieri exortava o seu personagem Metelo, na Divina Comédia: “usa a tua 

palavra como um ornamento”. À primeira vista, o silêncio poderia parecer um 

condicionamento e um castigo. Na realidade, o silêncio, a meditação e o raciocínio, são 

a única via que leva à libertação das paixões e dos maus pensamentos. 

Além de exercitar a autodisciplina, em seu silêncio, o Maçom aprende com muito 

maior intensidade tudo o que ouve e tudo o que vê. Assim, a voz do Irmão que se 

mantém em silêncio é a sua voz interior, quando ele dialoga consigo mesmo e, neste 

diálogo, analisa, critica, tira suas próprias conclusões e aprimora o seu caráter. Em 

suma, pelo silêncio, a Maçonaria estimula os Irmãos a desenvolver a arte de pensar, a 

verdadeira e nobre Arte Real. Deste modo, o silêncio em Maçonaria não é meramente 

simbólico e não é também um meio de castrar a iniciativa dos Irmãos. 

O silêncio é indispensável e decisivo no processo de lapidação da Pedra Bruta e no 

aperfeiçoamento interno dos Irmãos. Ao cruzar as portas de uma Loja Maçônica, 

trazendo consigo a liberdade total de expressão, um direito natural que lhe é garantido 

pela Declaração dos Direitos Humanos, sem as restrições que lhe impõem a moral e a 

razão, o novo Maçom aprende a controlar os seus impulsos, pela prática espartana do 

silêncio. Assim ele aprimora o seu caráter e prepara-se para ser um líder, numa 

sociedade na qual prevaleçam a Liberdade responsável, a Igualdade de oportunidades 

e a Fraternidade solidária. Se tiver de falar, que o Maçom siga o conselho de Dante e 

use a sua palavra como um ornamento. 

Tudo se resume na prática da Lei do Amor e da Tolerância. Certamente, que o 

Supremo Arquiteto do Universo ilumina e abençoa a todos os que vêem, ouvem e 

calam, mais do que falam, pois estes espiritualizam a sua matéria, e são os Seus filhos 

mais diletos. 

 



Bibliografia: 

Arquivo da Loja Cayru n.º 762 – Oriente do Rio de Janeiro - GOB 


