
O uso dos instrumentos maçônicos 

Após nos ter sido dado ciência dos instrumentos do Aprendiz Maçom, o presente nos 

remete em como bem aplicá-los em nossa vida e como nos proporcionar 

autoconhecimento, além de nos ensinar a nos relacionarmos melhor com as pessoas. 

É em nosso Templo, por meio da ritualística maçônica e pelo convívio com os Irmãos, 

que “construímos” o que a segunda instrução nos propõe, uma vez que “na tradição 

maçônica, o mito da construção do Templo é visto como um modelo de uma 

construção moral, ao mesmo tempo individual e social: O Maçom, ao mesmo tempo 

em que se auto-aperfeiçoa ‘polindo a Pedra Bruta’, deve agir como construtor social, 

colaborando para o aperfeiçoamento do meio em que vive”. 

Nessa construção de “nosso Templo” utilizamos nossos instrumentos maçônicos, 

onde devemos, primeiramente, com a utilização da régua de 24 polegadas, “medir” 

devidamente as nossas ações com relação a nós mesmos e para com o próximo, 

analisando a repercussão de nossos atos. 

Quando se “medem” as condutas, age-se com prudência, evitando-se, assim, 

impulsos, excessos, abusos que nos levam aos vícios da vida. Sendo o vício o oposto 

da virtude, o maçom deve se pautar pela prudente sabedoria aqui ensinada, não se 

esquecendo de utilizar sua régua de 24 polegadas para que sejam realmente 

levantados em seu cotidiano “Templos à virtude” e, por conseguinte, “enterrados os 

vícios”. 

“Todas as virtudes têm seu mérito, porque todas são sinais de progresso no caminho 

do bem. Há virtude toda vez que há resistência voluntária ao arrastamento das más 

tendências”, ou seja, aos vícios. Para com o semelhante, há a mais sublime das 

virtudes que consiste no sacrifício do interesse pessoal em prol do próximo, sem a 

interessada caridade. 

Ser prudente e sábio significa ser justo. Quando um maçom estiver indeciso sobre o 

valor de uma de suas ações, pergunte como a qualificaria se fosse feita por outra 

pessoa; se for motivo de censura em outrem, ela não pode ser mais legítima em nós, 

uma vez que Deus não tem duas medidas para a justiça. 

Não há que se confundir essa prudência com insegurança, indecisão. Devemos ter 

iniciativa, cuja essência é a ação, muita bem representada pelo maço. 

Assim, devemos defender nossos pensamentos para que se tornem realidades por 

intermédio das ações. E essa “arte de ser ora audacioso, ora prudente” é, segundo 

Napoleão Bonaparte, “a arte de vencer”. 

Ninguém tem a mesma energia que temos com relação as nossas próprias idéias, ou 

seja, para com as nossas faculdades intelectuais, dons estes que nos são concedidos 



pelo Grande Arquiteto do Universo, aqui representado pelo cinzel. Além desse 

presente intelectual que nos é ofertado, não devemos esquecer de mencionar as 

nossas faculdades morais que também devem ser postas em prática, pois como já 

dito outrora por Ludwig Van Beethoven: “Não existe verdadeira inteligência sem 

bondade”. 

Nesse sentido, nossas aptidões representadas pelos Instrumentos do Aprendiz nos 

ensinam que devemos procurar “ter um ‘um diálogo interior’, como uma forma de 

enfrentar um assunto ou reforçar o próprio comportamento”, e também “controlar 

impulsos, estabelecer metas, identificar ações alternativas, prever conseqüências”. 

Concluindo, o maçom, usando de forma adequada a régua de 24 polegadas, maço e 

cinzel, quando adentrar ao templo poderá seguramente responder aos seus irmãos 

sobre o que foi ali fazer. 

 

Rodrigo Robalinho Estevam 

Loja 20 de Agosto 41 – GOEMT – Sinop (MT) 


